
https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_28 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTIGO 

Da eudaimonia individual ao florescimento 

social. Perspectivas sobre a felicidade na 

obra de Martha Nussbaum 

From Individual Eudaimonia to Social Flourishing. Perspectives 

On Happiness in the Work of Martha Nussbaum 

Marco Ferreira i 
https://orcid.org/0000-0002-8826-008X 

a2022100745@campus.fcsh.unl.pt 

Marta Faustino ii 
https://orcid.org/0000-0002-5492-8539 

martafaustino@fcsh.unl.pt 

i Universidade NOVA de Lisboa – Lisboa – Portugal 
ii IFILNOVA/Universidade NOVA de Lisboa – Lisboa – Portugal 

FERREIRA, F.; FAUSTINO, M. (2025). Da eudaimonia individual ao 

florescimento social. Perspectivas sobre a felicidade na obra de Martha Nussbaum. 

Archai 35, e03528. 

https://orcid.org/0000-0002-8826-008X
https://orcid.org/0000-0002-5492-8539


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

Resumo: Martha Nussbaum é uma das principais referências para o 

debate contemporâneo sobre a felicidade e o bem-estar humanos. 

Neste contexto, a obra de Nussbaum distingue-se, por um lado, pela 

sua interpretação e análise da filosofia antiga como uma terapia da 

alma vocacionada para o alcance da eudaimonia, e, por outro lado, 

pelo seu desenvolvimento, com Amartya Sen, da abordagem das 

capacidades, que se apresenta como um ideal de organização da 

sociedade, por forma a providenciar aos seres humanos um pleno 

desenvolvimento e florescimento. Apesar de intimamente 

relacionadas no seu propósito prático e transformador, estas duas 

visões de felicidade humana e dos meios para a alcançar divergem 

radicalmente, podendo até mesmo considerar-se contraditórias. Se na 

perspectiva da felicidade proposta pelas escolas helenísticas a 

eudaimonia é uma tarefa individual, alheia a e independente de 

qualquer florescimento social ou coletivo, para a abordagem das 

capacidades o florescimento social ou coletivo é a verdadeira 

condição de possibilidade de qualquer florescimento individual. 

Neste ensaio discutiremos ambas as abordagens e procuraremos 

mostrar como estas não só são conciliáveis como se encontram 

mesmo estreitamente relacionadas no pensamento de Nussbaum, 

constituindo duas abordagens diferentes, mas complementares ao 

problema do florescimento humano e da procura filosófica da 

felicidade. 

Palavras-chave: Martha Nussbaum, Florescimento humano, 

Felicidade, Filosofia helenística, Abordagem das capacidades. 

Abstract: Martha Nussbaum is one of the main references for the 

contemporary debate on human happiness and well-being. Her main 

contributions are, on the one hand, her study and analysis of ancient 

philosophy as a therapy of the soul, and, on the other hand, the 

capabilities approach, which she developed with Amartya Sen, as an 

ideal for the organization of society, in order to provide human beings 

with full development and flourishing. Although closely related in 

their practical and transformative purpose, these two visions of 

human happiness and the means to achieve it diverge radically and 

can even be considered contradictory. If for the Hellenistic schools 

eudaimonia is an individual task, alien to and independent of any 

social or collective flourishing, for the capabilities approach, social 

or collective flourishing is the true condition of possibility for any 

individual flourishing. In this essay we will discuss both approaches 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 3 

and try to show how they are not only reconcilable but even closely 

related in Nussbaum's thought, constituting two different but 

complementary approaches to the problem of human flourishing and 

the philosophical pursuit of happiness. 

Keywords: Martha Nussbaum, Human flourishing, Happiness, 

Hellenistic philosophy, Capabilities approach. 

 

 

1. Introdução 

No contexto do vibrante debate contemporâneo em torno da 

felicidade e do bem-estar humanos, a obra de Martha Nussbaum 

assume particular destaque e relevância. Com mais de duas dezenas 

de obras publicadas, Nussbaum tornou-se particularmente conhecida 

pela abordagem das capacidades, teoria que desenvolveu nos anos 90 

com Amartya Sen. Paralelamente, a obra de Nussbaum é também 

uma das referências mais relevantes para o estudo da filosofia antiga, 

sobretudo para Aristóteles e as escolas helenísticas, que se destacam 

na história da filosofia ocidental pela sua noção da filosofia como 

terapia da alma. No seu influente The Therapy of Desire, Nussbaum 

explora e defende esta conceção antiga da filosofia como uma prática 

que, ao contrário da filosofia académica atual, não se encontrava 

desenraizada do mundo, mas antes imersa nele, existindo “para os 

seres humanos, por forma a enfrentar as suas necessidades mais 

profundas, confrontar as suas perplexidades mais urgentes, e retirá-

los da miséria para um maior nível de florescimento” (Nussbaum, 

2009, p. 3). De acordo com a perspectiva de Nussbaum, um dos 

maiores contributos da filosofia helenística para a própria 

compreensão filosófica é o seu esforço de tornar a filosofia uma 

técnica capaz de, através dos seus métodos específicos, ter uma 

intervenção real e concreta no mundo, desempenhando funções 

sociais e políticas importantes e contribuindo para a redução de 

vários tipos de sofrimento humano.  



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

Este compromisso com o mundo real e concreto dos seres 

humanos, bem como a intenção de intervir diretamente nele a partir 

do que é próprio da filosofia, caracterizam certamente todo o 

percurso filosófico de Nussbaum e, muito em particular, o seu 

desenvolvimento da abordagem das capacidades, que se apresenta 

justamente como um ideal de constituição e organização da 

sociedade, por forma a providenciar aos seres humanos as melhores 

condições para o seu pleno desenvolvimento e florescimento. 

Apesar de intimamente relacionadas neste propósito fundador, 

porém, as visões de felicidade humana e dos meios para a alcançar 

veiculadas pela filosofia helenística, por um lado, e pela abordagem 

das capacidades, por outro, divergem radicalmente, podendo até 

mesmo considerar-se contraditórias. Com efeito, se a conceção 

terapêutica da filosofia popularizada pelas escolas helenísticas tem 

como foco a felicidade individual (eudaimonia), que vê como uma 

tarefa igualmente individual, dependente apenas de uma 

transformação do próprio indivíduo e indiferente às condições 

externas ou de tudo o que é contingente no mundo que o rodeia (cf. 

Nussbaum, 2009, p. 112, 503, 506), a abordagem das capacidades 

estabelece condições materiais objetivas que o indivíduo não controla 

(e que deverão ser garantidas pelos governos) como fundamentais 

para a concretização das capacidades dos indivíduos que tornarão 

possível a plenitude humana. Por outras palavras, se na perspectiva 

da felicidade proposta pelas escolas helenísticas a eudaimonia é uma 

tarefa individual, alheia a e independente de qualquer florescimento 

social ou coletivo, para a abordagem das capacidades o florescimento 

social ou coletivo é a verdadeira condição de possibilidade de 

qualquer florescimento individual. 

Tendo em conta que na obra de Martha Nussbaum encontramos 

uma defesa de ambas as conceções de felicidade ou florescimento 

humano, torna-se importante analisar em que medida e até que ponto 

elas são efetivamente contraditórias ou antes conciliáveis na obra da 

autora. Neste ensaio procuraremos mostrar como as duas abordagens 

não só são conciliáveis como se encontram mesmo estreitamente 

relacionadas no pensamento de Nussbaum, constituindo duas 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 5 

abordagens diferentes, mas complementares, ao problema do 

florescimento humano e da procura filosófica da felicidade. Para o 

demonstrar, começaremos, na seção 2, por explorar a perspectiva de 

Nussbaum sobre a conceção terapêutica da filosofia em Aristóteles e 

durante o período helenístico. Na seção 3 dedicar-nos-emos à análise 

da abordagem das capacidades e da forma como, segundo Nussbaum, 

esta pode promover a felicidade das sociedades. Na seção 4, 

tentaremos demonstrar a forma como estas duas teorias, 

aparentemente antagónicas, estão relacionadas e podem ser 

conciliadas numa visão unificada da felicidade na obra de Nussbaum. 

Por fim, nas considerações finais sumarizaremos as principais 

conclusões do presente ensaio. 

2. A cura da alma pela filosofia e a felicidade 

individual 

A obra The Therapy of Desire, publicada por Martha Nussbaum 

em 1994, insere-se numa tendência, que se tem vindo a acentuar nos 

últimos 40 anos, de recrudescimento da ideia de que a filosofia 

constitui não apenas uma disciplina académica, fundamentalmente 

teórica, mas também uma forma de orientar a vida dos indivíduos no 

sentido da vida boa ou feliz. Neste contexto, a filosofia antiga é 

geralmente apresentada como um modelo de conceção filosófica que 

contrasta fortemente com as práticas académicas atuais, que tendem 

a reduzir a filosofia a um mero discurso teórico, apartado da vida e 

com pouca relevância no espaço exterior à universidade, à biblioteca 

ou à sala de aulas (cf. Testa; Faustino, 2022). Juntamente com Pierre 

Hadot (1995), Michel Foucault (2016), Julia Annas (1995) ou John 

Sellars (2011, 2017), Martha Nussbaum terá sido uma das principais 

intervenientes nesta mudança de perspectiva, ao sublinhar a 

dimensão prática e transformadora da filosofia antiga, 

especificamente como uma terapia da alma ou, mais concretamente, 

uma terapia do desejo.  

Nussbaum dedica o primeiro capítulo da sua obra à descrição da 

peculiaridade desta conceção filosófica e da analogia que a funda 



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

entre a filosofia e a medicina, pelo que, dados os nossos propósitos 

neste artigo, importa determo-nos, num primeiro momento, nas 

características específicas deste modelo filosófico. Segundo 

Nussbaum, ao longo de toda a antiguidade clássica e romana e de 

forma particularmente acentuada durante o período helenístico, 

encontramos “um consenso amplo e profundo de que a motivação 

central para filosofar é a urgência do sofrimento humano e que o 

objetivo da filosofia é o florescimento humano ou eudaimonia” 

(Nussbaum, 2009, p. 15). É este objetivo e orientação fundamentais 

da filosofia neste período que, por sua vez, justificam a analogia 

médica entre a filosofia e a medicina: se a medicina trata as doenças 

do corpo com vista à manutenção de um estado de saúde do corpo, a 

filosofia trata a alma de todas as doenças e obstáculos à sua saúde, 

isto é, à sua felicidade ou eudaimonia. As doenças da alma são, por 

sua vez, produzidas por crenças e juízos falsos, que cumpre à 

filosofia, justamente, corrigir, razão pela qual é apresentada como a 

única técnica capaz de tratar as “doenças do pensamento, do juízo e 

do desejo” (Nussbaum, 2009, p. 49). Nussbaum considera, por isso, 

que o que está em causa para todas as escolas helenísticas é uma 

terapia do desejo, levada a cabo através de um minucioso escrutínio 

e modificação das crenças e juízos que lhes subjazem, através de um 

conjunto de argumentos racionais, lógicos, críticos e rigorosos, 

instrumentos fundamentais da filosofia, durante este período 

canalizados para um fim terapêutico (Nussbaum, 2009, p. 14).1  

Assim, os argumentos filosóficos estão para a alma como os remédios 

estão para o corpo: “eles podem curar e devem ser avaliados de 

acordo com a sua eficácia curativa” (Nussbaum 2009, p. 14).  

Sendo todas as escolas helenísticas acérrimas defensoras desta 

analogia médica, encontramos, neste período, uma multiplicidade de 

conceções de saúde da alma, vida boa ou felicidade, devidamente 

complementadas com os tratamentos necessários para curar as 

doenças que as impedem, bem como um conjunto de prescrições 

terapêuticas concebidas para reorientar a vida no sentido da 

                                                 
1 Sobre o poder terapêutico do logos na filosofia grega, veja-se Nussbaum (2009, 

p. 49 e seguintes). 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 7 

eudaimonia. No seu livro, Nussbaum concentra-se nas propostas de 

Aristóteles e das três escolas helenísticas mais influentes na história 

da filosofia, nomeadamente o epicurismo, o ceticismo e o estoicismo, 

que aqui apresentaremos apenas muito sumariamente.  

Nussbaum começa a sua análise com Aristóteles, filósofo 

responsável pelo diagnóstico do problema fundamental da existência 

humana e pela determinação da felicidade (ou eudaimonia) como fim 

último da vida, tornando-se assim uma das maiores influências para 

todos os pensadores helenísticos. Tal como no caso destes últimos, 

também Aristóteles procurava a melhoria da vida humana através da 

filosofia, e também este apresenta o seu modelo de vida boa ou feliz, 

com o qual todos os pensadores posteriores desta tradição se 

confrontariam. Aristóteles associa a vida feliz a uma série de 

características, a maioria das quais Nussbaum avalia positivamente, 

não deixando, porém, de sublinhar aquilo que vê como deficiências. 

Em primeiro lugar, segundo Aristóteles a vida boa ou eudaimonia 

deve ser uma vida que seja passível de ser vivida por um ser humano, 

ou seja, que esteja ao seu alcance atingir, através de treino e esforço 

(Nussbaum 2009, p. 61). Esta acessibilidade da eudaimonia implica 

que ela deva ser comum e dependente de uma atividade, ao invés de 

determinada pela sorte ou algum talento inato, o que a tornaria 

acessível apenas a um número muito restrito de indivíduos 

(Nussbaum, 2009, p. 61-62). Em segundo lugar, a vida feliz não pode 

ser uma vida que nos pareça tal que não mereça ser vivida, como uma 

vida cheia de sofrimento, ou uma vida sem amigos: pelo contrário, 

ela tem de ser uma vida que os seres humanos voluntariamente 

pudessem escolher como preferível a não estarem vivos (Nussbaum, 

2009, p. 62). Em terceiro lugar, a vida plena deverá conter em si os 

fins escolhidos por cada ser humano para a sua própria vida e, 

adicionalmente, não pode não conter algo que, se adicionado à vida 

do ser humano em causa, a tornasse mais plena ou completa 

(Nussbaum, 2009, p. 63). Em consequência destas duas últimas 

características, Aristóteles não concebia a eudaimonia como 

constituída apenas por elementos totalmente controláveis pela 



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

agência humana – nomeadamente, a virtude2 –, pois considerava 

essenciais não só as condições necessárias para que a vida parecesse 

digna de ser vivida (saúde, prazer, honra, amizade, alguma riqueza 

etc.), mas também os resultados das interações do indivíduo com o 

mundo exterior, muitas vezes imprevisíveis e incontroláveis. Por fim, 

sendo o ser humano naturalmente gregário, a vida plena só poderia 

ser realmente considerada plena e completa se vivida em comunidade 

e com relações significativas com outros seres humanos, 

nomeadamente amigos, familiares e restantes cidadãos (Nussbaum, 

2009, p. 64). Por este motivo, a filosofia aristotélica distingue-se, 

nesta tradição, pela extrema valorização da comunidade enquanto 

comunidade política (Nussbaum, 2009, p. 56-57, 73-74), bem como 

dos bens e condições que essa comunidade pode dar aos cidadãos 

(Nussbaum, 2009, p. 63, 502). Este fim político era inalienável da 

análise ética, e era intrínseco à própria natureza humana de animal 

político (Pol. 1253a). Por outro lado, a filosofia aristotélica não 

valorizava a igualdade, sendo menos inclusiva do que viria a ser a 

helenística, ao desconsiderar, por exemplo, o papel e a possibilidade 

de participação das mulheres e dos escravos, bem como dos cidadãos 

sem a formação académica mínima, e favorecendo de forma elitista, 

de acordo com Nussbaum, aqueles que a polis já favorecia 

(Nussbaum, 2009, p. 104).  

Apesar de as três grandes escolas helenísticas analisadas por 

Nussbaum seguirem o enquadramento definido por Aristóteles para 

a determinação da felicidade e, como tal, adoptarem a noção de 

eudaimonia como um fim completo em si mesmo, dependente de 

uma atividade do próprio indivíduo e acessível a todos os que se 

dediquem a um trabalho interno com vista a esse fim, elas divergem 

em aspectos importantes da conceção aristotélica, nomeadamente no 

que diz respeito à restrição dos bens necessários para a vida feliz e à 

                                                 
2 Na ética aristotélica, a virtude é considerada uma condição necessária, mas não 

suficiente, para a eudaimonia, em claro contrate com a filosofia estoica, como 

veremos. Apesar de centrais para a vida plena, as virtudes, que segundo Aristóteles 

podem ser morais ou intelectuais, devem ser integradas com outros bens como a 

amizade, o prazer, a honra ou a riqueza, de modo a integrarem-se como um todo 

coerente (Kraut, 2022). 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 9 

desvalorização dos elementos não exclusivamente dependentes da 

agência do indivíduo. Mais concretamente, o período helenístico 

estabelece uma relação estreita de dependência entre a felicidade e a 

autossuficiência, restringindo radicalmente o papel da sorte e a 

relevância de qualquer bem ou circunstância externa para o alcance 

da vida feliz. Nas palavras de Nussbaum:  

para estas três escolas, a pessoa verdadeiramente boa 

e virtuosa é vista como radicalmente independente de 

fatores materiais e económicos: atingir a humanidade 

plena requer apenas uma mudança interior. 

(Nussbaum, 2009, p. 11)  

Uma das caraterísticas mais distintivas e polémicas da filosofia 

no período helenístico, que a aparta também significativamente da de 

Aristóteles é, assim, a sua concentração no indivíduo, a sua crítica da 

sociedade e a sua desvalorização da política, bem como de questões 

sociais e materiais, tidas como irrelevantes para a felicidade 

individual. Como a autora exemplifica, para qualquer uma das 

escolas helenísticas não está tanto em causa reduzir a injustiça e as 

desigualdades sociais, quanto ensinar os indivíduos a serem 

indiferente a elas; não tanto a erradicação da pobreza, quanto ensinar 

os indivíduos a desvalorizar a riqueza; não tanto a remoção da 

escravatura, quanto ensinar os indivíduos a preservar a sua liberdade 

interior em qualquer circunstância, mesmo sendo escravos; etc. 

(Nussbaum, 2009, p. 11).  

Nenhuma das escolas do período helenístico propõe, por isso, 

quaisquer transformações políticas, institucionais ou materiais, 

tendendo antes, e em marcado contraste com Aristóteles, a definir um 

fim último da vida humana que seja totalmente interior, independente 

de circunstâncias externas e alcançável exclusivamente através dos 

esforços de autotransformação do próprio indivíduo. Assim, Epicuro 

estabelece como fim último da vida humana o prazer, definindo-o 

como a ausência de dor e de quaisquer perturbações, quer no corpo, 

quer na alma (Nussbaum, 2009, p. 106, 109), consistindo assim a 

felicidade epicurista numa associação entre a ataraxia da alma 

(ausência de perturbações) e a aponia do corpo (ausência de dor) 



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

(Nussbaum, 2009, p. 109). Criando comunidades isoladas, os 

epicuristas procuravam combater as crenças e os juízos sociais que 

levavam os seres humanos, quer a tentar satisfazer desejos vãos ou 

vazios, quer a temer coisas não temíveis, em particular a morte. A 

correção dos juízos com vista à eliminação de desejos e medos vãos 

era, assim, a condição de possibilidade do alcance e manutenção de 

uma verdadeira ataraxia e, portanto, da vida feliz (Nussbaum, 2009, 

p. 112). Já os céticos acreditavam que a verdadeira ataraxia se 

alcançava apenas através da suspensão do juízo (epochē), isto é, não 

afirmando nem negando o que quer que seja. Segundo os céticos, para 

cada argumento existe um outro com igual força que se lhe opõe, 

sendo pernicioso tomar partido em qualquer circunstância e mais 

ainda ser-se dogmático. A vida feliz compõe-se, assim, desta 

conjunção entre a isostheneia (a força igual entre reivindicações 

opostas e igualmente plausíveis), a epochē (suspensão do juízo) e a 

ataraxia (ausência de perturbações) (Nussbaum, 2009, p. 286). De 

forma em parte semelhante à escola epicurista (e notoriamente 

dissemelhante de Aristóteles), os céticos focam-se igualmente no 

indivíduo e não tanto a comunidade, afastando-se desta e centrando-

se fundamentalmente na análise dos seus próprios juízos (Nussbaum, 

2009, p. 503). Por último, os estoicos definem o telos, o fim último 

do ser humano, como a vida de acordo com a natureza, que pode ser 

atingida através da virtude e que é, por sua vez, condição necessária 

e suficiente para a felicidade.  Ao contrário de Aristóteles, os estoicos 

defendiam que a virtude era o único bem e a única condição 

necessária para a felicidade, sendo tudo o resto (incluindo a saúde, as 

condições materiais, as relações pessoais e até a própria vida) 

considerado indiferente. Ao contrário das outras escolas helenísticas, 

os estoicos têm uma teoria política desenvolvida que suporta a sua 

filosofia terapêutica (Nussbaum, 2009, p. 317-319), atribuindo um 

considerável grau de importância à ação sobre a comunidade, sem 

que, porém, os efeitos desta ação ou a transformação efetiva da 

sociedade fosse considerada relevante no que diz respeito à 

felicidade. 

Apesar de Nussbaum expressar uma clara preferência pelo 

estoicismo, dada a sua robustez, o seu respeito pela razão prática dos 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 11 

indivíduos, os seus ideais de justiça, igualdade e dignidade humana, 

e a sua capacidade para responder de forma mais adequada a críticas 

comuns às escolas do período helenístico (Nussbaum, 2009, p. 317), 

a verdade é que também os estoicos – de forma semelhante aos outros 

filósofos helenísticos, e em contraste com Aristóteles, com quem 

Nussbaum tende a ter maior afinidade – centravam a sua terapia no 

ideal da absoluta autossuficiência, estando assim também eles 

sujeitos à suspeita e resistência que a própria Nussbaum expressa 

relativamente às éticas deste período: querendo garantir a 

acessibilidade da felicidade a todo e qualquer indivíduo através da 

filosofia, os filósofos helenísticos “alteram as necessidades [dos 

discípulos] por forma a compatibilizarem-nas com o mundo, em vez 

de mudarem o mundo para que este corresponda às necessidades 

humanas” (Nussbaum, 2009, p. 502). Ao fazê-lo, porém, e não 

depreciando este mérito, os filósofos helenísticos acabam por 

negligenciar o valor e o poder da ação política, perdendo assim de 

vista “uma outra função que a filosofia havia previamente 

desempenhado: a da educação dos legisladores para um serviço 

público justo e humano” (Nussbaum, 2009, p. 502). É justamente esta 

preocupação que fundará o desenvolvimento da outra abordagem da 

felicidade que encontramos na obra de Nussbaum, e para a qual 

passaremos de seguida: a abordagem das capacidades e a 

preocupação com a felicidade ou florescimento social, do qual por 

sua vez dependerá, na perspectiva de Nussbaum, uma verdadeira 

felicidade individual. 

3. A abordagem das capacidades e o 

florescimento das sociedades3  

Apesar do seu trabalho influente sobre a ética helenística, é 

sobretudo pelo seu desenvolvimento da abordagem das capacidades, 

                                                 
3 Optou-se por utilizar o termo de sociedade, em detrimento de comunidade, na 

esteira da definição clássica de Ferdinand Tönnies, de base antropológica e 

biológica, publicada originalmente na obra de 1887, Gemeinschaft und 

Gesellschaft. Segundo Tönnies, as relações ou grupos sociais podiam ser 

classificadas em dois tipos, comunidade (Gemeinschaft) ou sociedade 



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

juntamente com o economista e filósofo Amartya Sen, que Martha 

Nussbaum se tornou uma referência incontornável nos debates 

contemporâneos sobre bem-estar e felicidade. Embora esta 

abordagem tenha começado a ser desenvolvida nos anos 80, é ao 

longo dos anos 90 e sobretudo no início deste século que se torna 

particularmente popular, com a publicação de Women and Human 

Development: The Capabilities Approach (2000) e Creating 

Capabilities: The Human Development Approach (2011).4 Em 

termos simples, a abordagem das capacidades caracteriza-se pela 

proposta de uma avaliação do bem-estar dos indivíduos que não se 

centra simplesmente em indicadores económicos, como o rendimento 

e o consumo, mas antes nas capacidades reais de funcionamento dos 

indivíduos, considerando assim todo um conjunto de fatores 

considerados determinantes para a qualidade de vida, como sejam a 

educação, a saúde, liberdades políticas, oportunidades de emprego, 

segurança e participação na vida social e cultural. Esta abordagem 

defende, assim, que o objetivo do desenvolvimento não deve ser 

apenas o aumento da riqueza material, mas sim a expansão das 

oportunidades e das capacidades dos indivíduos para viverem uma 

vida digna, plena, significativa, cumprindo aos Estados e aos 

governos garantir as condições para que estas capacidades possam 

ser plenamente desenvolvidas. Assim, as capacidades tornam claras 

as condições que os políticos têm de fornecer aos cidadãos para que 

estes possam atingir a eudaimonia (Ehnberg, 2019, p. 117). Para além 

disso, a abordagem das capacidades baseia-se em vários princípios 

                                                 
(Gesellschaft). A comunidade caracteriza-se por um sentimento de unidade na 

pluralidade, ou seja, sentido de pertença afetiva a um todo, enquanto a sociedade 

se caracteriza por um sentimento de pluralidade na unidade, ou seja, um sentimento 

de divisão numa determinada unidade social (Bond, 2012). No mundo 

contemporâneo, a abordagem das capacidades, com a sua importante componente 

política, visa atuar nas sociedades e não apenas a nível das comunidades. 
4 A abordagem das capacidades é por vezes designada por “abordagem do 

desenvolvimento humano”. Contudo, Martha Nussbaum manifesta a sua 

preferência pela primeira designação, por preocupar-se também com as 

capacidades dos animais não humanos (Nussbaum, 2011, p. 18). É ainda de notar 

que a teoria desenvolvida por Nussbaum não é totalmente sobreponível à de Sen, 

existindo diferenças consideráveis entre ambas, cuja análise ultrapassa o escopo do 

presente ensaio. 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 13 

fundamentais enumerados por Nussbaum: cada pessoa é considerada 

um fim em si própria, a teoria foca-se na liberdade de escolha de cada 

indivíduo, é uma abordagem pluralista no que concerne aos valores, 

preocupa-se com a injustiça social e as iniquidades intrínsecas a cada 

sociedade, fundamenta-se no conceito de dignidade humana e de 

liberalismo e, por fim, faz uso do conceito de limiar (Nussbaum, 

2011, p. 18-19). Com efeito, para Nussbaum, existe um limiar ou um 

nível mínimo de funcionamento que a vida de cada indivíduo deve 

atingir para poder ser considerada digna (Ehnberg, 2019, p. 111), 

limiar este que a abordagem das capacidades visa assegurar. 

Mas o que são, então, as capacidades que fundam esta abordagem 

filosófica ao problema da felicidade? As capacidades correspondem, 

de acordo com Nussbaum e Sen, “a um tipo de liberdade: a liberdade 

substantiva de atingir combinações de funcionamento alternativas” 

(Nussbaum, 2011, p. 20). As capacidades dependem das 

características intrínsecas de cada ser humano e da possibilidade de 

as concretizar, enquanto liberdades, no seio de uma sociedade, com 

determinadas características políticas, económicas e sociais. Estas 

“capacidades combinadas” devem ser distinguidas das capacidades 

internas e das capacidades básicas (Nussbaum, 2011, p. 21). As 

capacidades internas são dinâmicas e correspondem às características 

dos indivíduos (traços de personalidade, capacidades físicas, 

emocionais, intelectuais etc.) e, obviamente, são um dos 

componentes das capacidades combinadas. As capacidades básicas, 

por seu turno, são as que derivam das capacidades internas, 

condicionadas pelo ambiente externo que as permite, ou não, 

desenvolver (Nussbaum, 2011, p. 21-23). Um funcionamento 

(functioning) é a realização ativa de uma capacidade, ou seja, é a sua 

concretização (Nussbaum, 2011, p. 24). As capacidades não têm 

necessariamente de ser todas concretizadas pelos indivíduos: a 

liberdade de escolha de cada um, que integra o conceito de 

capacidade, permite-lhe selecionar quais pretende, ou não, ver 

concretizadas sob a forma de funcionamentos (Nussbaum, 2011, p. 

24-25). Estes dois conceitos devem ser diferenciados. Como 

exemplifica Sen, um indivíduo que não come pode fazê-lo por opção 

(para perder peso, por exemplo) ou simplesmente porque nada tem 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

para comer, sendo que ambos têm o mesmo tipo de funcionamento 

em relação à nutrição; contudo, no primeiro caso o indivíduo tem a 

capacidade de comer, enquanto no segundo caso tal capacidade não 

existe (Nussbaum, 2011, p. 25). 

Em Women and Human Development Martha Nussbaum define 

um conjunto de dez capacidades humanas, que constituiriam o 

funcionamento de um ser humano em plenitude. São elas: a vida; a 

saúde; a integridade física; os sentidos, imaginação e pensamento; as 

emoções; a razão prática; a afiliação (as interações sociais e bases 

sociais do respeito-próprio e da não humilhação); as outras espécies 

(poder preocupar-se e relacionar-se com outras espécies); o jogo 

(poder ter atividades recreativas); e o controlo sobre o seu próprio 

ambiente (político e material) (Nussbaum, 2000, p. 78).  Esta lista 

constitui, segundo Nussbaum, uma abordagem pluralista da 

compreensão do funcionamento humano, podendo ser adaptada às 

realidades sociais ou culturais locais (Ehnberg, 2019, p. 110). O 

objetivo de Nussbaum ao elaborar uma lista não foi o de criar uma 

teoria completa da justiça, mas antes fornecer as bases para um 

mínimo social decente em diversas áreas (Nussbaum, 2000, p. 75). 

Adicionalmente, pretendeu que não representasse uma determinada 

conceção metafísica do mundo ou uma determinada posição ética ou 

religiosa, nem mesmo uma determinada conceção sobre a natureza 

humana (Nussbaum, 2000, p. 76). Tal como não se requer a cada 

indivíduo que desenvolva todas estas capacidades (apenas que lhe 

sejam dadas condições para que as possa desenvolver se assim o 

entender, cabendo a cada um decidir, na sua liberdade, quais 

desenvolverá), também o valor de cada capacidade pode mudar entre 

sociedades e até mesmo a listagem das capacidades poderá ser 

diferente de acordo com a sociedade que se considere (Nussbaum, 

2000, p. 77). Contudo, é relativamente consensual que algumas das 

capacidades são fixas: não é concebível uma sociedade que considere 

remover da lista de capacidades a vida ou a integridade física, pois 

tais valores constituem condições fundamentais e incontornáveis 

daquilo que poderemos considerar uma vida boa, isto é, digna e 

realizada (Nussbaum, 2000, p. 77). 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 15 

Como referimos anteriormente, apesar de a abordagem das 

capacidades ter surgido e sido desenvolvida por Nussbaum como 

uma teoria de justiça social, ela desempenha um papel fundamental 

como uma abordagem à compreensão e avaliação comparativa da 

qualidade de vida e do desenvolvimento humanos (Ehnberg, 2019). 

Neste contexto, a abordagem das capacidades opõe-se, 

fundamentalmente, à abordagem económica clássica, ou da teoria da 

escolha racional, que defende que o bem-estar das populações só 

pode ser obtido através do aumento dos seus rendimentos (Bruni; 

Comim; Pugno, 2008, p. 2). Amartya Sen considera que os recursos 

disponíveis são indicadores imperfeitos do bem-estar dos indivíduos, 

entre outras razões, porque a aplicação dos recursos disponíveis 

depende das capacidades de cada indivíduo, o que faz com que em 

diferentes sociedades o mesmo rendimento tenha diferentes 

repercussões na qualidade de vida (Bruni; Comim; Pugno, 2008, p. 

4-5). Uma outra abordagem alternativa à económica a que a 

abordagem das capacidades se opõe é a abordagem da felicidade, 

desenvolvida originalmente pelo economista Richard Easterlin e 

baseada principalmente na psicologia positiva. Esta abordagem 

considera válidos os dados subjetivos obtidos em estudos empíricos 

sobre a felicidade dos indivíduos e tenta ultrapassar o paradoxo de 

que o aumento progressivo dos rendimentos nos países 

desenvolvidos não é acompanhado por um aumento equivalente do 

bem-estar relativo reportado pelos indivíduos – paradoxo geralmente 

designado por “paradoxo de Easterlin” (Bruni; Comim; Pugno, p. 2-

3). Apesar deste elemento comum, Nussbaum é profundamente 

crítica da abordagem da felicidade por considerar, por um lado, que 

o conceito de felicidade não se pode limitar à definição utilitarista 

benthamiana, hedonista, que equipara felicidade a prazer (Nussbaum, 

2012, p. 341-343), e, por outro lado,  por considerar desadequada a 

utilização, como única fonte de informação válida, da informação 

subjetiva que cada indivíduo pode fornecer sobre o seu bem-estar 

(Nussbaum, 2012, p. 358).  

Em suma, Nussbaum defende a abordagem das capacidades 

como um meio para atingir um fim, a real concretização das 

liberdades que constituem as capacidades, sob a forma de 



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

funcionamentos que permitem alcançar a eudaimonia, considerando 

que não é possível usar, atualmente, uma métrica subjetiva de bem-

estar como padrão normativo ou como forma de justificar uma lista 

de capacidades (Bruni; Comim; Pugno, 2008, p. 2; Nussbaum, 2012). 

Desta forma, pode considerar-se que a discussão de Nussbaum está a 

montante da avaliação empírica da felicidade, que caracteriza a 

abordagem da felicidade, tentando antes definir como uma vida 

humana completa se caracteriza através das capacidades. Torna-se 

assim claro que, para a abordagem das capacidades, a felicidade não 

pode ser considerada uma tarefa meramente individual, dependente 

apenas de um esforço igualmente individual e alheio às condições 

materiais, sociais e institucionais providenciadas pelos Estados, 

como defendiam os filósofos do período helenístico. Pelo contrário, 

a felicidade depende de um conjunto de condições objetivas que não 

podem estar ausentes numa vida que se possa considerar 

(objetivamente) digna e plena: ela encontra-se estritamente ligada às 

condições que os governos conseguem ou não providenciar para que 

todo e qualquer cidadão possa desenvolver as capacidades que lhe 

permitirão alcançar a sua plenitude e, portanto, a sua felicidade.  

4. A procura filosófica da felicidade em Martha 

Nussbaum 

Como conciliar estas duas abordagens, aparentemente tão 

divergentes, na obra de Martha Nussbaum? Será possível constituir 

algo como uma visão unificada da felicidade para a autora? Haverá 

forma de fazer convergir uma preocupação individual com a 

eudaimonia pessoal com uma preocupação política com o 

florescimento social, tendo em conta os grandes focos de tensão que 

mencionámos na introdução e elucidámos nas duas seções anteriores, 

nomeadamente o contraste entre a felicidade individual concretizada 

através de um trabalho exclusivamente interior e independente de 

circunstâncias externas, conforme defendiam as escolas helenísticas, 

e a convicção de que esta mesma felicidade individual depende antes 

primariamente das condições proporcionadas pelos diversos Estados 

para um pleno desenvolvimento das capacidades humanas, como 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 17 

preconiza a abordagem das capacidades? Gostaríamos de defender 

que sim, passando no que se segue a mostrar os diversos pontos de 

interconexão e convergência entre as duas abordagens e a forma 

como se poderão complementar numa visão integrada e unificada da 

felicidade no pensamento de Nussbaum. 

Em primeiro lugar, é importante notar que não só a filosofia 

antiga analisada por Nussbaum não se encontra radicalmente distante 

da abordagem das capacidades, como poderá parecer à primeira vista, 

como foi mesmo uma das suas principais influências para o 

desenvolvimento desta teoria. Com efeito, e não obstante o caráter 

diverso e multicultural dos fundamentos filosóficos desta abordagem, 

se para Sen as influências mais importantes foram os pensamentos 

humanistas de Rabindranath Tagore e de Mahatma Gandhi, para 

Martha Nussbaum foram justamente Aristóteles e os filósofos 

helenísticos, com especial destaque para os estoicos (Nussbaum, 

2011, p. 123-124; Nussbaum, 2021, p. 13-21).5    

Neste contexto, importa notar as diferenças entre Aristóteles e as 

diferentes escolas helenísticas e a avaliação que a própria Nussbaum 

faz das suas grandes forças e deficiências. De facto, vários aspetos da 

filosofia de Aristóteles aproximam-na da abordagem das 

capacidades. Para além da já mencionada valorização da comunidade 

enquanto comunidade política, bem como dos bens e sentimentos que 

essa comunidade pode dar aos cidadãos (Nussbaum, 2009, p. 100), 

destacam-se ainda, na filosofia aristotélica, a valorização da escolha, 

da dignidade humana, dos governos enquanto defensores ou 

facilitadores das capacidades humanas, do valor de cada cidadão, das 

suas vulnerabilidades e, em última análise, o próprio conceito de 

capacidades humanas (Nussbaum, 2011, p. 125-126). Com efeito, 

Aristóteles considerava que competia a cada cidadão optar pelas 

ações virtuosas pelo seu valor intrínseco, pois só assim poderia 

alcançar a dignidade que os seres humanos merecem (Nussbaum, 

2011, p. 125). Contudo, reconhecia também que a escolha dos 

                                                 
5 Outras importantes influências filosóficas para a versão de Nussbaum da 

abordagem das capacidades foram Adam Smith, Immanuel Kant, John Stuart Mill, 

Karl Marx e John Rawls. 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

cidadãos poderia ser comprometida pela falta de condições 

concedidas pelo Estado (educação, condições de trabalho, etc.) e que 

competia ao Estado assegurá-las: “cabe ao excelente legislador ver 

como uma cidade, um conjunto de seres humanos, e qualquer outro 

tipo de comunidade, participarão da eudaimonia que lhes é possível” 

(Eth. Nic. 1325a). Ou seja, a boa política baseia-se na teoria da vida 

humana boa, possibilitando a cada cidadão atingir a eudaimonia na 

medida que as suas características o permitam (Nussbaum, 1988). Por 

fim, e de forma absolutamente central no que concerne à abordagem 

das capacidades, Aristóteles considerava a existência de diferentes 

níveis de capacidades humanas (ou dunamis) (Nussbaum, 2011, p. 

126). De facto, na Política Aristóteles defende que os governantes 

devem preocupar-se em assegurar dois tipos de capacidades humanas 

que permitam uma vida feliz: as capacidades internas a cada pessoa, 

desenvolvidas pela educação,6 e as capacidades externas, que 

consistem nos governos assegurarem as circunstâncias necessárias a 

que as capacidades de cada pessoa se possam desenvolver sem 

restrições (Nussbaum, 1988).  

Por outro lado, Nussbaum reconhece, como vimos, duas 

importantes limitações na filosofia aristotélica. Em primeiro lugar, a 

filosofia aristotélica não valorizava a igualdade, desconsiderando, 

por exemplo, o papel e a possibilidade de participação das mulheres 

e dos escravos, bem como dos cidadãos sem a formação mínima, 

alinhando-se assim com status quo das clivagens sociais da polis e 

favorecendo de forma elitista aqueles que esta já favorecia 

(Nussbaum, 2009, p. 104, 154; 2011, p. 128). Para além disso, não 

considerava que a polis tivesse qualquer responsabilidade para com 

as pessoas exteriores às suas fronteiras (Nussbaum, 2011, p. 128). Na 

perspectiva de Nussbaum, os estoicos complementam a filosofia 

                                                 
6 A educação desempenha, para Martha Nussbaum, um papel fundamental no 

desenvolvimento humano, tendo dedicado uma parte considerável do seu trabalho 

a este tema, tanto numa abordagem teórica, como numa abordagem prática, 

definindo as linhas gerais de uma reforma na educação liberal, em que os 

estudantes devem ter a oportunidade de desenvolver certas capacidades intelectuais 

básicas, essenciais para o normal funcionamento de uma sociedade democrática e 

multicultural (Nussbaum, 1997; Burman, 2019). 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 19 

aristotélica, na medida em que dão resposta a estas duas limitações 

(Nussbaum, 2011, p. 129). Apesar de, segundo Nussbaum, no que 

concerne à importância da sociedade e da intervenção política para 

atingir a eudaimonia, o estoicismo constituir, como qualquer outra 

escola helenística, um recuo relativamente à filosofia aristotélica,7  os 

estoicos, de facto, defendiam a igualdade entre todos os seres 

humanos, independentemente do género, de serem escravos ou 

homens livres, e da sua classe ou condição social. Assim, a ideia de 

dignidade, inerente à ideia de igualdade entre todos os seres 

humanos, é, para Nussbaum, o principal contributo dos estoicos para 

a abordagem das capacidades (Nussbaum, 2011, p. 130), ainda que, 

em geral, a autora reconheça que a filosofia aristotélica é aquela que 

se revela mais próxima das abordagens contemporâneas da filosofia 

política, assim como da abordagem das capacidades (Nussbaum, 

2009, p. xvii). Em todo o caso, podemos seguramente afirmar que 

ambas as teorias sobre a felicidade que encontramos na obra de 

Martha Nussbaum têm uma forte fundamentação nos autores 

clássicos gregos e romanos e, principalmente, em Aristóteles e nos 

estoicos. Como Nussbaum afirmará na Introdução à edição de 2009 

de The Therapy of Desire:  

Aristóteles compreende a vulnerabilidade humana 

mais profundamente que os estoicos. Contudo, ele não 

compreende a igualdade entre os homens. Qualquer 

abordagem política equilibrada, acredito agora, deve 

conter tanto elementos aristotélicos como estoicos. 

(Nussbaum, 2009, p. xvii) 

Em segundo lugar, as duas teorias partilham uma compreensão 

da filosofia enquanto prática relevante para a vida, ecoando a 

convicção de Nussbaum de que “a filosofia não deve ser escrita 

distanciando-se da vida real” (Nussbaum, 1997, p. ix). Efetivamente, 

para além da abordagem teórica que atravessa toda a sua obra, 

                                                 
7 Como vimos, ao invés de aceitarem as vulnerabilidades humanas que Aristóteles 

havia reconhecido, e de imputarem aos governos a responsabilidade de 

assegurarem as condições necessárias para a felicidade humana, os estoicos 

defendiam que as condições externas não deveriam ser importantes para atingir a 

eudaimonia (Nussbaum, 2011, p. 131). 



20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

Nussbaum manteve como prioridade a discussão de temas éticos e 

políticos contemporâneos que permitissem uma aplicação prática e 

um impacto nas formas de vida individuais e coletivas (Burman; 

Myrebøe, 2019). Tal foco e prioridade são evidentes, tanto no seu 

tratamento da filosofia antiga como terapia da alma, como no seu 

desenvolvimento da abordagem das capacidades, ainda que a dois 

níveis diferentes. Enquanto que em The Therapy of Desire Nussbaum 

defende a capacidade da filosofia de diagnosticar e curar as raízes 

principais do sofrimento humano e os maiores obstáculos à 

concretização de vidas plenas e felizes, mostrando assim como a 

filosofia pode contribuir, de forma decisiva, para o cultivo da virtude 

e da autonomia, o controlo das emoções, a resiliência ética, a 

manutenção da tranquilidade e a constituição de vidas não só mais 

plenamente realizadas, como também eticamente conscientes e 

sustentáveis (Nussbaum, 2009, p. 33), a abordagem das capacidades, 

apesar de ter o indivíduo como ponto de partida, pretende claramente 

agir sobre a política contemporânea, influenciando-a no 

reconhecimento do que faz de cada ser humano um indivíduo pleno 

e completo e de quais as ações a tomar para protegê-lo, de forma 

holística, na sua dignidade e plenitude.8 Em ambas as vertentes, 

Nussbaum torna claro o seu compromisso para com a filosofia 

enquanto ação com efeitos práticos no mundo. 

Por último, um terceiro aspeto que aproxima a filosofia como 

terapia da alma e a abordagem das capacidades, na obra de Martha 

Nussbaum, é o facto de as duas teorias partilharem um telos comum, 

nomeadamente definir as condições para a felicidade humana, numa 

acepção eudaimonista aristotélica, e, saindo do campo teórico, 

fornecer ferramentas que operacionalizem e permitam a criação dessa 

felicidade, quer em termos individuais, no caso da filosofia como 

terapia da alma, quer em termos sociais e coletivos, no caso da 

abordagem das capacidades. Este telos parece, uma vez mais, ser um 

                                                 
8 Fruto desta perspectiva da filosofia enquanto ação, a abordagem das capacidades 

é utilizada, desde 1990, pelo Programa de Desenvolvimento das Nações Unidas, 

nos Relatórios de Desenvolvimento Humano que elabora a nível local, nacional, 

regional e mundial (UNDP, 2023). 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 21 

eixo transversal à filosofia de Nussbaum, cujo pendor humanista é 

amplamente reconhecido. Na sua perspectiva da filosofia como 

terapia da alma, o filósofo, comprometido com a prática e a ação, 

identifica e trata as doenças da alma, levando os seres humanos a 

atingirem a eudaimonia, a vida plena e completa, a felicidade. Mas, 

como Aristóteles salientou na sua obra ética e política, atingir a 

eudaimonia depende (não só, mas também) da ação da comunidade, 

dos políticos, para que se concretizem condições que permitam aos 

seres humanos desenvolver as capacidades que possuem (Eth. Nic. 

1325a). A abordagem das capacidades, ao definir as capacidades que 

traduzem o funcionamento de um ser humano em plenitude, quer 

através da sua utilização nas leis fundamentais dos países, quer como 

fundamento para os direitos humanos, contribui para que essa 

felicidade humana se concretize nas sociedades. Por outras palavras, 

se a filosofia entendida como terapia cura a alma dos seres humanos, 

a abordagem das capacidades ensina aos governos e aos políticos 

como agir por forma a promover a felicidade humana em todas as 

suas valências no âmbito da sociedade. As duas teorias são, assim, 

não só perfeitamente conciliáveis como complementares numa 

abordagem robusta e integrada ao problema da felicidade.  

5. Considerações finais 

Como procurámos demonstrar, a filosofia como terapia da alma 

e a abordagem das capacidades são duas abordagens complementares 

a um mesmo problema e, como tal, de um ponto de vista filosófico 

não só podem como devem ser conciliadas e integradas numa visão 

unificada da felicidade. Se é verdade, como afirma a abordagem das 

capacidades, que os Estados e os governos são uma parte 

fundamental na eudaimonia, a tal ponto que sem a sua intervenção a 

felicidade dos cidadãos estará necessariamente comprometida, 

também é verdade, como afirmam todos os filósofos helenísticos, que 

a felicidade é acima de tudo uma tarefa individual que não pode ser 

garantida a não ser pelo próprio indivíduo. Segundo Aristóteles, cada 

cidadão tem valor por si só e apenas a eudaimonia de cada elemento 

da polis, i.e., de cada cidadão, pode fazer a felicidade da comunidade 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

(Nussbaum, 1988). Este foco na felicidade de cada cidadão permite 

a Aristóteles compreender e valorizar as vulnerabilidades inerentes a 

cada ser humano, considerando que competia ao governo da polis dar 

resposta a estas vulnerabilidades e assegurar o suporte necessário aos 

cidadãos que delas padeciam (Nussbaum, 2011, p. 127). Contudo, 

por mais que os governos deem resposta às vulnerabilidades dos 

indivíduos e garantam o desenvolvimento das suas capacidades, 

nenhumas condições ou circunstâncias poderão, por si só, determinar 

a felicidade individual, da qual por sua vez o florescimento coletivo 

depende. A felicidade individual e o florescimento social são, assim, 

duas faces de uma mesma moeda, de tal forma que uma não pode 

existir sem a outra. Longe de corresponder a uma contradição no 

pensamento de Nussbaum, a sua defesa de ambas as vertentes como 

vocação e prioridade da filosofia apenas atesta esta mesma 

interconexão fundamental entre a felicidade dos cidadãos e o 

florescimento das sociedades. 

Disponibilidade de Dados 

Não aplicável. 

Bibliografia 

ANNAS, J. (1995). The Morality of Happiness. Oxford, Oxford 

University Press.  

BANICKI, K. (2015). Therapeutic Arguments, Spiritual Exercises, 

or The Care of Self: Martha Nussbaum, Pierre Hadot and Michel 

Foucault on Ancient Philosophy. Ethical Perspectives 22, n. 4, p. 

601-634. 

BERLIN, I. (2023). Esperança e medo; dois conceitos de liberdade.  

Lisboa, Guerra e Paz, Editores. 

BOND, N. (2012). Ferdinand Tönnies and Max Weber. Max Weber 

Studies 12, n. 1, p. 25-57. 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 23 

BRUNI, L; COMIM, F; PUGNO, M. (2008). Introduction. In: 

BRUNI, L; COMIM, F; PUGNO, M. (eds.). Capabilities and 

happiness.  Oxford: Oxford University Press, p. 1-15 

BURMAN, A. (2019). Martha Nussbaum and Liberal Education. In: 

BURMAN, A; MYREBØE, S. (eds.). Martha Nussbaum: Ancient 

Philosophy, Civic Education, and Liberal Humanism.  Stockholm, 

Södertörnd högskola, p. 69-88. 

BURMAN, A; MYREBØE, S. (2019). Introduction. In: BURMAN, 

A; MYREBØE, S. (eds.). Martha Nussbaum: Ancient Philosophy, 

Civic Education, and Liberal Humanism.  Stockholm, Södertörnd 

högskola, p. 7-14. 

CAEIRO, A. C. (2012). Aristóteles. Ética a Nicómaco. 4ª ed, Lisboa, 

Quetzal Editores. 

CHIAPPERO-MARTINETTI, E; OSMANI, S; QIZILBASH, M. 

(2021). General introduction. In: CHIAPPERO-MARTINETTI, E; 

OSMANI, S; QIZILBASH, M. (eds.). The Cambridge Handbook of 

the Capability Approach.  Cambridge, Cambridge University Press, 

p. 1-4. 

DURAND, M; SHOGRY, S; BALTZLY, D. (2023). Stoicism. The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2023 Edition). 

Disponível em 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/stoicism/. Acesso 

em 11/04/2023. 

EHNBERG, J. (2019). Capabilities and Human Dignity: On Martha 

Nussbaum’s Understanding of Justice and Human Rights. In: 

BURMAN, A; MYREBØE, S. (eds.). Martha Nussbaum: Ancient 

Philosophy, Civic Education, and Liberal Humanism.  Stockholm, 

Södertörnd högskola, p. 107-126. 

FALKENBERG, T. (2015). Introduction: Philosophical Perspectives 

on Education for Well-Being. Paideusis 22, n. 2, p. 1-7. 

FOUCAULT, M. (2016). A Hermenêutica do Sujeito. Curso dado no 

Collège de France (1981-1982), trad. Márcio Alves da Fonseca e 

Salma Tannus Muchail, São Paulo, Martins Fontes. 

HADOT, P. (1995). Philosophy as a Way of Life.  Oxford, Blackwell 

Publishers Ltd. 



24 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03528. 

KRAUT, R. (2022). Aristotle´s Ethics. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Fall 2022 Edition). Disponível em 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/entries/aristotle-ethics/. 

Acesso em 11/04/2023. 

LOCKE, J. (2006). Dois tratados do governo civil.  Lisboa, Edições 

70.  

LORD, C. (2013). Aristóteles. Politics (tradução, introdução, notas e 

glossário). 2ª ed, Chicago, The University of Chicago Press. 

NUSSBAUM, M. (1987). The Stoics on the Extirpation of the 

Passions. Apeiron 20, n. 2, p. 129-178. 

NUSSBAUM, M. (1988). Nature, Function and Capability: Aristotle 

on Political Distribution. Oxford Studies in Ancient Philosophy 

Supplementary Volume, p. 145-184. 

NUSSBAUM, M. (1997). Cultivating Humanity: A Classical 

Defense of Reform in Liberal Education.  Cambridge, Harvard 

University Press. 

NUSSBAUM, M. (2000). Women and Human Development: The 

Capabilities Approach.  Cambridge, Cambridge University Press. 

NUSSBAUM, M. (2009). The Therapy of Desire. Theory and 

Practice in Hellenistic Ethics.  Princeton, Princeton University Press. 

NUSSBAUM, M. (2011). Creating Capabilities: The Human 

Development Approach.  Cambridge, The Belknap Press of Harvard 

University Press. 

NUSSBAUM, M. (2012). Who is the Happy Warior? Philosophy, 

Happiness Research, and Public Policy. International Review of 

Economics 59, p. 335-361. 

NUSSBAUM, M. (2021). The Capabilities Approach and the History 

of Philosophy. In: CHIAPPERO-MARTINETTI, E; OSMANI, S; 

QIZILBASH, M. (eds.). The Cambridge Handbook of the Capability 

Approach.  Cambridge: Cambridge University Press, p. 13-39.  

SELLARS, J. (2017). What Is Philosophy as a Way of Life? 

Parrhesia 28, p. 40-56. 

SELLARS, J. (2011). The Art of Living: The Stoics on the Nature and 

Function of Philosophy.  Londres, Bloomsbury. 



 DA EUDAIMONIA INDIVIDUAL AO FLORESCIMENTO SOCIAL 25 

SEN, A. (2004). Elements of a Theory of Human Rights. Philosophy 

& Public Affairs 32, n. 4, p. 315-356. 

TESTA, F; FAUSTINO, M. (2022). Introdução. In: TESTA, F; 

FAUSTINO, M. (eds.). Filosofia como modo de vida.  Coimbra, 

Edições 70, p. 13-63. 

UNITED NATIONS DEVELOPMENT PROGRAMME. (2023). 

What is Human Development? Human Development Reports. 

Disponível em https://hdr.undp.org/about/human-development. 

Acesso em 28/03/2023. 

VIZARD, P. (2021). The Capability Approach and Human Rights. 

In: CHIAPPERO-MARTINETTI, E; OSMANI, S; QIZILBASH, M. 

(eds.). The Cambridge Handbook of the Capability Approach.  

Cambridge, Cambridge University Press, p. 624-642. 

 

 

Editores: Beatriz de Paoli & Eduardo Wolf 

Submetido em 17/06/2024 e aprovado para publicação em 04/10/2025 

 

Este é um artigo de acesso livre distribuído nos termos da licença Creative Commons 

Attribution, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em qualquer meio, desde 

que o trabalho original seja citado de modo apropriado. 

 

 

 

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse 

http://www.scielo.br/archai e conheça nossas Diretrizes para Autores. 
 

 

 

http://www.scielo.br/archai

