
https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_29 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTIGO I ARTICLE 

A peste do cristianismo: disputa religiosa e 

pandemia em um fragmento de Contra os 

cristãos, de Porfírio de Tiro 

The plague of Christianity: religious dispute and pandemic in a 

fragment of Against the Christians, by Porphyry of Tyre 

Sérgio Luiz Gusmão Gimenes Romero i 
https://orcid.org/0000-0002-8006-9264 

sergio.romero@uemg.br 

i Universidade do Estado de Minas Gerais – Ibirité – MG – Brasil 

ROMERO, S. L. G. G. (2025). A peste do cristianismo: disputa religiosa e 
pandemia em um fragmento de Contra os cristãos, de Porfírio de Tiro. Archai 
35, e03529. 

Resumo: Este trabalho discute o embate religioso entre cristãos e 

pagãos no século III EC a partir de um fragmento de Contra os 

cristãos, de Porfírio de Tiro, citado por Eusébio de Cesareia. O foco 

https://orcid.org/0000-0002-8006-9264


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

é a culpabilização dos cristãos pela crise do terceiro século, 

especificamente no que diz respeito à Praga de Cipriano, pandemia 

que assolou diversas regiões do Império e impulsionou a hostilidade 

contra os adeptos da fé cristã. Emprega-se a noção de ideologia como 

categoria de análise, tendo em vista o indissociável nexo entre 

aspectos materiais e espirituais da vida social. 

Palavras-chave: Porfírio de Tiro, Praga de Cipriano, Crise do 

terceiro século, ideologia. 

Abstract: This work discusses the religious clash between Christians 

and Pagans in the 3rd century CE based on a fragment of Against the 

Christians, by Porphyry of Tyre, cited by Eusebius of Caesarea. The 

focus is on blaming Christians for the Crisis of the third century, 

specifically in relation to the Plague of Cyprian, a pandemic that 

devastated several regions of the Empire and strengthened hostility 

against adherents of the Christian faith. The notion of ideology is 

used as a category of analysis, considering the inseparable nexus 

between material and spiritual aspects of social life. 

Keywords: Porphyry of Tyre, Plague of Cyprian, Crisis of the Third 

Century, ideology. 

 

 

Introdução 

Na Praeparatio evangelica, de Eusébio de Cesareia, há apenas 

duas passagens consensualmente admitidas como fragmentos 

legítimos do Contra os cristãos, de Porfírio de Tiro.1 Neste trabalho, 

analisamos um desses casos, aceito como citação efetiva da obra do 

discípulo de Plotino mesmo por Morlet (2011) - que se dedica a 

refutar a interpretação da PE como uma resposta de Eusébio ao 

tratado porfiriano. 

O fragmento, conquanto breve, suscita uma série de questões: 

                                                 
1 O outro fragmento, que Eusébio utiliza como fonte para a história dos fenícios, 

se encontra em PE I 9.20-21 (fr. 41 Harnack). 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 3 

Aὐτὸς ὁ καθ' ἡμᾶς τῶν δαιμόνων προήγορος ἐν τῇ 

καθ' ἡμῶν συσκευῇ τοῦτόν που λέγων μαρτυρεῖ τὸν 

τρόπον· «Νυνὶ δὲ θαυμάζουσιν εἰ τοσοῦτον ἐτῶν 

κατείληφεν ἡ νόσος τὴν πόλιν, Ἀσκληπιοῦ μὲν 

ἐπιδημίας καὶ τῶν ἄλλων θεῶν μηκέτι οὔσης. Ἰησοῦ 

γὰρ τιμωμένου οὐδεμιᾶς δημοσίας τις θεῶν ὠφελείας 

ᾔσθετο.» Ταῦτα ῥήμασιν αὐτοῖς ὁ Πορφύριος. (PE V 

1. 9 s.) 

O próprio advogado dos demônios, contemporâneo 

nosso, dá testemunho em uma passagem daquela 

intriga que compôs contra nós, dizendo destarte:  

“Mas agora se admiram que durante tantos anos a 

peste tenha se apoderado da cidade, sendo que tanto 

Asclépio quanto os outros deuses não mais têm aí 

morada; posto que o culto a Jesus nenhuma utilidade 

pública reconhece a qualquer outro deus.”  

Estas são as próprias palavras de Porfírio. 2 

Nota-se a referência explícita à obra de Porfírio: “ἐν τῇ καθ’ 

ἡμῶν συσκευῇ”. Eusébio emprega um termo com conotação teatral: 

συσκευή, sugerindo se tratar de uma espécie de maquinação, uma 

produção performática, forjada para caluniar os cristãos. Ademais, 

tem-se a indicação de coetaneidade: “καθ’ ἡμᾶς”, que remete ao fato 

de Eusébio e Porfírio terem sido coevos. Já o trecho que se segue ao 

fragmento propriamente dito identifica nominalmente o discípulo de 

Plotino e indica se tratar dos ipsissima verba de Porfírio em oratio 

directa - “Ταῦτα ῥήμασιν αὐτοῖς ὁ Πορφύριος”. 

O fragmento remete ao recorrente procedimento ideológico de 

culpabilizar os cristãos pelos problemas sociais do Império. Tal 

expediente remonta ao século I, quando, em 64 EC, Nero culpou os 

cristãos pelo grande incêndio de Roma. Chevitarese (2006) afirma 

que o imperador provavelmente responsabilizara os adeptos da seita 

a fim de silenciar os rumores de que seria ele mesmo o causador da 

desgraça. Tendo em conta o amplo ressentimento popular contra esse 

recém-surgido grupo religioso - dado seu tendencial desprezo pelas 

                                                 
2 As traduções dos fragmentos gregos e latinos são minhas, salvo indicação em 

contrário. 



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

tradições politeístas e seu belicoso proselitismo -, convertê-lo em 

bode expiatório não era tarefa das mais árduas. 

A culpabilização dos cristãos pelos males da sociedade volta à 

ordem do dia no século II, sob os Antoninos. Sordi (1983) pontua 

alguns dos fatores que concorrem para o novo fôlego de que a 

hostilidade pública para com o cristianismo se vê imbuída. Segundo 

a autora, sob Marco Aurélio (121-180), já se notam sintomas da crise 

que eclodiria no século III, com tensões econômicas, pressão de 

bárbaros nas fronteiras e sua penetração na Itália, assim como 

terremotos, fomes e pestes sobretudo na Ásia. Nesse contexto, o 

pânico religioso crescente impulsionou a animosidade das massas 

contra os cristãos, vistos como culpados pela punição divina contra o 

Império por romperem a pax deorum com sua rejeição aos cultos e 

divindades tradicionais. 

Porém, se há um recrudescimento da aversão ao cristianismo no 

período, faz-se sentir, em contrapartida, a reação de autores cristãos 

frente à culpabilização da nova fé por mazelas socialmente 

desestabilizadoras. Vários apologistas mencionam explicitamente a 

responsabilização dos cristãos por infortúnios como a peste, 

denunciando um discurso que lhes imputa a culpa pelos reveses 

sociais e, ao fazê-lo, respalda e justifica a estigmatização e a 

perseguição nas variadas formas que essas assumem.  

Destaque-se o comentário de Tertuliano (160-220 EC), em seu 

Apologeticum (fins do século II e início do III), sobre a 

responsabilização dos cristãos por diferentes males - inclusive a peste 

- que assolam a sociedade como justificativa para lançá-los aos leões: 

At e contrario illis nomen factionis accommodandum 

est qui in odium bonorum et proborum conspirant, qui 

adversum sanguinem innocentium conclamant, 

praetexentes sane ad odii defensionem illam quoque 

vanitatem, quod existiment omnis publicae cladis, 

omnis popularis incommodi Christianos esse in 

causam. Si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non 

ascendit in arva, si caelum stetit, si terra movit, si 

fames, si lues, statim Christianos ad leonem! 

adclamatur. [...] (Tert., Apol. 40.1-2) 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 5 

Diversamente, há de se aplicar o nome facção àqueles 

que, em ódio contra os bons e probos, conspiram; que 

clamam contra o sangue dos inocentes, pretextando, 

claramente, em defesa de seu ódio, também este 

absurdo: considerar que todo desastre público, toda 

desgraça do povo tem como causa os cristãos. Se o 

Tibre assoma às muralhas, se o Nilo não assoma aos 

campos, se o céu para, se a terra se move; se há fome, 

se há peste: “cristãos aos leões!”, logo se exclama. 

No século III, Orígenes (185-253 EC) analogamente observa, no 

Comentário ao Evangelho de Mateus (meados de 240), a 

culpabilização dos cristãos pelas desgraças dos homens, que seriam 

causadas pelo abandono do culto aos deuses tradicionais - espelhando 

explicitamente o tipo de ataque anticristão posteriormente manifesto 

no fragmento porfiriano: 

cum haec ergo contigerint mundo, consequens est, 

quasi derelinquentibus hominibus deorum culturam, 

ut propter multitudinem Christianorum dicant fieri 

bella et fames et pestilentias. (Orígenes, Mt. 24:9, 

Comm. series 39) 

Quando, pois, essas coisas sucedem ao mundo, dizem 

por conseguinte - como se fosse pelos homens estarem 

abandonando o culto aos deuses - que pela multidão 

de cristãos são causadas as guerras e as fomes e as 

pestes. 

Essa correlação entre a expansão do exclusivismo religioso 

cristão - com consequente decréscimo de adeptos dos ritos 

convencionais e retração do culto dos deuses tradicionais - e a 

propagação de diferentes calamidades constitui um tópos 

preferencial nas críticas aos cristãos.  

Arnóbio de Sica, retórico latino do século III que teria lecionado 

no norte da África e se convertido sob Diocleciano, também faz coro 

à denúncia: 

[...] quid est istud, quod dicitur invectam esse labem 

terris, postquam religio Christiana intulit se mundo et 

veritatis absconditae sacramenta patefecit? Sed 

pestilentias, inquiunt, et siccitates, bela, frugum 



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

inopiam, locustas, mures et grandines resque alias 

noxias, quibus negotia incursantur humana, dii nobis 

inportant iniuriis vestris atque offensionibus 

exasperati. (Arn., Adv. nat. 1.3) 

[...] que é isso de dizer-se que a ruína se imiscuiu nos 

territórios depois que a religião cristã se introduziu no 

mundo e revelou os sacramentos da abscôndita 

verdade? Mas pestes - dizem - e secas, guerras e 

escassez de grãos, gafanhotos, ratos e tempestades de 

granizo, além de outras coisas nocivas, pelas quais os 

afazeres dos homens são atacados, os deuses trazem 

sobre nós, exasperando-se por suas ofensas e injúrias. 

Esse autor - cujo Adversus nationes data de 302-305 - conhecia 

bem o anticristianismo porfiriano. Segundo Simmons (1995), 

Porfírio seria implicitamente o interlocutor direto de toda a obra em 

questão. Em sua análise de Arnóbio, o estudioso expõe 

correspondências conceituais e evidências exegéticas que 

demonstram convincentemente que as críticas arnobianas se dirigem 

primariamente à filosofia porfiriana. Assim, a vinculação entre 

Arnóbio de Sica e Porfírio sinalizaria um dialogismo mais estreito 

entre ambos, postulando, quiçá, a presença de ecos do ataque 

porfiriano presentemente analisado no excerto de Adversus nationes 

que apresentamos. 

A crítica de Porfírio constitui, pois, uma cristalização, ao final do 

século III (se aceitarmos a datação tradicional de 270 EC para a obra), 

do recorrente expediente retórico de usar os cristãos como bode 

expiatório para males que acometem a sociedade; males que 

requerem respostas ideológicas eficazes para a conservação da 

relativa estabilidade social tecida pela práxis cotidiana dos 

indivíduos. Porfírio responsabilizará o exclusivismo cristão, que 

ojeriza a multidão de divindades pagãs, pela doença (ἡ νόσος) que 

aflige a cidade. São essas divindades que presidem, regulam, 

conformam e organizam a contraparte espiritual dos diferentes e 

intrincados elementos e práticas constitutivas da vida social - 

delineando uma certa concepção da realidade que abarca desde as 

vivências do cotidiano, culturalmente partilhadas pelos homens 

comuns, até a filosoficamente sofisticada ontologia porfiriana, 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 7 

resultado de séculos de desenvolvimento intelectual a partir da matriz 

platônica. 

Se se consideram paralelamente as injunções sócio-históricas que 

conformam o período e as metamorfoses espirituais que 

dialeticamente lhes correspondem, ou seja, o entrelaçamento 

imanente entre a atividade material dos homens e o universo de suas 

consciências e representações (Marx; Engels, 2007), torna-se 

evidente que tanto o florescimento do cristianismo quanto a 

repressão/perseguição a este - abrangendo sua culpabilização pelas 

mazelas sociais - possuem um estatuto ideológico. A despeito de seu 

conteúdo antinômico, ambas as expressões constituem formas de 

elaboração ideal da realidade que servem de parâmetro para aquilo 

que os homens pensam acerca do mundo ao seu redor e tornam 

funcional e direcionada sua atuação social (Lukács, 2013). Diante dos 

desafios postos pela processualidade histórica, uns encontram em 

Cristo a solução; outros, o culpado. 

Também se manifesta aqui uma outra forma de luta religiosa 

comum no período de consolidação do cristianismo. Trata-se da 

referência ao θεῖος ἀνήρ: o homem divino - uma noção flexível e 

amiúde equívoca que abarca homens detentores de uma relação 

extraordinária com o sagrado; que se convertem, quando vivos, em 

líderes sectários e, quando mortos, em objeto de culto e devoção.  

Já com Justino (100-165 EC), comparação e reivindicação de 

superioridade em relação aos θεῖοι ἄνδρες se fizeram pauta das 

disputas entre cristãos e pagãos. No fragmento de Porfírio que ora 

nos ocupa, esse confronto ideológico-religioso aparece como 

elemento discursivo implícito, uma vez que se recorre ao argumento 

de que o culto de Jesus não só diminui as honras religiosas devidas 

às outras divindades, como, ao contrário da veneração a Asclépio, é 

incapaz de manter a cidade a salvo da doença que a castiga. 

Vislumbra-se aí um antagonismo entre religiosidades rivais, que 

buscam responder às demandas ideológicas daquele momento 

histórico disputando sua hegemonia cultural.  



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

Enquanto expressão do θεῖος ἀνήρ, Asclépio é uma figura 

complexa e dinâmica, que conserva um conteúdo representacional 

sob novas formas historicamente constituídas: 

As tradições populares lhe atribuem uma morte 

prodigiosa, enquanto o culto de Epidauro criou para 

ele uma típica história de nascimento do herói. 

Quando passa a ser cultuado em Delfos recebe a marca 

moral de lá e quando vai para Atenas, torna-se um 

iniciado nos mistérios eleusinos. Com a equação 

estóica entre os deuses e os elementos, Asclépio torna-

se o ar. Quando o neoplatonismo prevalece, ele se 

torna o lógos, a alma do universo. Quando, como na 

época de Filostrato, os cultos solares estão na moda, 

ele é identificado com o Sol. Quando se procurava por 

mistérios, nasceram mistérios de Asclépio. Quando se 

procuravam novas divindades, novos Asclépios foram 

surgindo, como o θεός ἐπιφάνης. Na Síria e na 

Palestina, onde as divindades de morte e ressurreição 

eram muito populares, Asclépio é identificado com 

Eshmun, uma figura do tipo Tammuz-Adonis. Um 

curriculum nada mau. (Cornelli, 2006, p. 72-73). 

Como Apolônio de Tiana, Asclépio será confrontado com Jesus 

na guerra ideológica entre cristianismo e paganismo. Segundo Addey 

(2022), o filho de Apolo representou um ponto nevrálgico desse 

embate na Antiguidade Tardia. Seu culto constituía adversário 

significativo para a fé cristã emergente, dado que importantes 

similitudes podiam ser detectadas entre Asclépio e Jesus: ambos se 

dedicavam a curar os homens de suas enfermidades, chegando a 

ressuscitá-los dentre os mortos. 

Por sua vez, a perspectiva teológica que subjaz à afirmação de 

Porfírio expressa uma concepção religiosa que considera a devoção 

tradicional dos deuses um imperativo para o bem-estar terreno dos 

homens. Conforme Cook (2004, p. 163): “[f]or a Greco-Roman 

intellectual, abandoning the ancestral gods had direct social and 

political consequences”. Embora essa leitura pareça suscitar tensões 

com outros elementos do discurso porfiriano sobre o sagrado (que se 

assentam em uma metafísica tendencialmente henoteísta), ela se 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 9 

coaduna com posições manifestas em outros momentos pelo filósofo, 

dentre os quais, de sua Carta a Marcela (18), este excerto: 

[...] οὗτος γὰρ μέγιστος καρπὸς εὐσεβείας τιμᾶν τὸ 

θεῖον κατὰ τὰ πάτρια, οὐχ ὡς ἐκείνου προσδεομένου, 

ἀλλ’ ἀπὸ τῆς ἐκείνου εὐλαβεστάτης καὶ μακαρίας 

σεμνότητος εἰς τὸ σέβας αὐτοῦ ἐκκαλουμένου. Βωμοὶ 

δὲ θεοῦ ἱερουργούμενοι μὲν οὐδὲν βλάπτουσιν, 

ἀμελούμενοι δὲ οὐδὲν ὠφελοῦσιν. [...] “οὐ 

χολωθέντες οὖν οἱ θεοὶ βλάπτουσιν, ἀλλ’ 

ἀγνοηθέντες· ὀργὴ γὰρ θεῶν ἀλλοτρία, ὅτι ἐπ’ 

ἀβουλήτοις μὲν ἡ ὀργή, θεῷ δὲ οὐδὲν ἀβούλητον.” 

(Porph., Marc. 18) 

Este é o maior fruto da piedade: honrar o divino 

segundo a ancestral tradição; não como se ele o 

necessitasse, mas porque sua pientíssima e bendita 

majestade nos convida à sua veneração. Os altares de 

Deus consagrados em nada prejudicam, mas 

negligenciados em nada auxiliam. [...] E não por terem 

se enfurecido os deuses causam prejuízo, mas por 

terem sido ignorados: a ira, de fato, é alheia aos 

deuses, pois a ira advém de coisas involuntárias, e 

nada é involuntário para Deus. 

A crítica atual tem explorado a configuração anticristã dessa 

missiva, tradicionalmente concebida como um tratado ético (Islas, 

2011; Sodano, 2006). Tanto sua datação exata quanto o local de 

redação são difíceis de determinar: Porfírio a teria redigido entre 294 

e sua própria morte, datada em geral de 305; em Roma, na Sicília ou 

mesmo na Nicomédia. (Islas, 2011) Trata-se de uma epístola 

filosófica que parece se dirigir, a um só tempo, a um interlocutor 

singular e a um público amplo. 

Como indicado, no que restou da obra porfiriana, parece haver 

certa tensão entre, por um lado, a concepção teológica neoplatônica, 

que aponta para uma vivência filosófico-religiosa espiritualizada e 

restrita, voltada ao cultivo individual das virtudes, desprendida - mas 

não totalmente apartada - do mundo sensível, inclusive das práticas 

religiosas tradicionais, e, por outro lado, as formas de religiosidade 

tradicionais, os diferentes costumes e cultos étnicos ou institucionais.  



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

Johnson (2013), que busca sistematizar a compreensão filosófica 

de Porfírio, se vale, em sua análise, dos conceitos de tradução 

horizontal e tradução vertical, argumentando em prol de uma 

coerência que atravessaria a produção do filósofo como um todo. A 

tradução horizontal porfiriana consistiria em uma abordagem 

filosófica universalista da diversidade cultural-religiosa do Império; 

evitando, segundo Johnson (2013), o helenocentrismo da 

Interpretatio graeca ao atribuir sentido filosófico a particularidades, 

costumes e tradições de diferentes povos sem apagar a especificidade 

de cada um nem a multiplicidade do todo. Já a tradução vertical diria 

respeito à ascensão teológica; à transposição da multiplicidade do ser 

para a unidade que este pressupõe por meio da sistematização 

platônica ascendente, que situa a hierarquia dos seres divinos em 

regiões cósmicas determinadas. Estabelecer-se-ia, assim, 

discursivamente, relações de correspondência e ordenação entre 

diferentes níveis: uma hierarquia sacrificial/ritual, uma teológica 

(Deus, deuses, daemones), uma ontológica plotiniana (Um, Intelecto, 

Alma). 

Todavia, Johnson (2013), nos parece, não analisa 

apropriadamente o caráter, à primeira vista, contraditório da 

afirmação de Porfírio, em Carta a Marcela, 18, de que a manutenção 

dos cultos tradicionais, pátrios, consiste no maior fruto da piedade 

religiosa. O autor recorre a uma interpretação figurada da passagem 

para não contradizer o preceito porfiriano de uma conduta de vida 

calcada na concepção unitária do sagrado e em práticas 

espiritualizadas e ascéticas de veneração. Segundo Johnson (2013), o 

contexto mais amplo da afirmação deixaria claro que o filósofo de 

Tiro não teria em mente os sacrifícios tradicionais. Pautando-se pela 

posição de Porfírio de que uma pessoa desenvolve seu conhecimento 

de Deus não por meio de sacrifícios, mas pela prática da virtude - e 

considerando as prescrições porfirianas de sacrifícios não sangrentos 

em seu De abstinentia - o estudioso compreende os “altares de Deus” 

mencionados na passagem como uma metáfora para práticas 

filosóficas ou contemplativas realizadas espiritualmente pelos sábios. 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 11 

Contudo, se o discípulo de Plotino propugna sistematicamente 

uma conduta de vida espiritualizada, em que a busca por Deus se dá 

em termos de uma prática virtuosa e de dedicação contínua ao 

conhecimento da verdade, desarticulada de preocupações mundanas 

e corpóreas, é necessário distinguir a quais interlocutores da 

hierarquia social cada enunciado se dirige. Na visão porfiriana, todas 

as tradições espirituais, sendas salvíficas e expressões étnico-

religiosas, a despeito de serem relativas e estarem presas à 

multiplicidade - o que as distancia, pois, da unicidade da verdade 

última -, possuem seu valor, seu papel na ordenação do ser e sua 

compreensão, ainda que parcial, da realidade. Não obstante, apenas 

o seleto grupo daqueles que se dedicam à filosofia (a elite espiritual 

da qual Porfírio, naturalmente, faz parte) é capaz de ascender 

efetivamente à univocidade da verdade e à fonte do ser.  

Se se preconiza, de forma tão premente, a conservação dos cultos 

tradicionais, não há de se recorrer aí, nos parece, a uma leitura 

figurativa, superinterpretando o texto, mas compreender que não é 

Marcela que Porfírio tem em vista ao enunciar esse trecho específico 

do discurso. Da esposa, ele reconhece explicitamente as qualidades 

filosóficas; como observa Clark (2007), Marcela, viúva de um 

companheiro de estudos do filósofo de Tiro, não era uma pessoa 

comum, mas uma iniciada na via filosófica que também trilhava o 

caminho de retorno da alma. 

Logo, aqueles que buscam a sabedoria devem reconhecer a 

importância da tradição, ainda que a ultrapassem - a verdadeira 

sabedoria transcende as tradições religiosas. A dicotomia é simples: 

que o vulgo, pois, se ocupe dos altares, ritos e sacrifícios; aos 

filósofos, pois, a filosofia. 

Nesse sentido, Schott afirma: 

Recognizing that Porphyry posits this hierarchical 

relationship between higher and lower 

comprehensions of cultural expression helps make 

sense of his attitudes toward traditional religion. On 

the one hand, Porphyry never denies the validity of 

sacrificial religion; in fact, he offers explicit praise of 

tradition: “For this is the greatest fruit of piety, to 



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

honor the divine according to ancestral customs” 

(Marc. 18). On the other hand, an intelligent person, 

who is able to discern the different levels of 

signification in ritual acts, recognizes that “The 

consecrated altars of god do not harm, and if 

neglected, do not help” (Marc. 18). Porphyry draws an 

important distinction between the cult of the highest, 

Platonic god and the cults of all other, culturally 

specific deities. (2008, p. 86). 

De fato, o que Porfírio promove, em sua perspectiva ecumênica 

e universalista, é uma tradução filosófica de outras formas étnico-

culturais-religiosas presentes no Império, como demonstrado por 

Johnson (2013). Uma translação que enfatiza os elementos de uma 

verdade universal dispersamente presentes nas distintas tradições que 

conformam a identidade dos vários povos. Em contrapartida, a 

legitimidade dessas tradições depende substancialmente de sua 

própria tradutibilidade filosófica; isto é, do potencial que apresentam 

de convergirem ideologicamente, a partir de correspondências nem 

sempre aparentes, com a concepção teológica neoplatônica. Como 

assinala Schott: “Porphyry removes ‘universal’ meanings from their 

‘native’ contexts. Fitting these ‘universal’ elements into his 

ecumenical bricolage, he leaves behind everything specifically 

‘Greek’ or ‘Egyptian.’.” (2008, p. 86) 

O que Johnson (2013), nos parece, não sublinha suficientemente, 

mas Schott (2008) destaca, é que essa tradução se faz a partir de uma 

matriz helenocêntrica, organicamente conjugada com a hegemonia 

imperial romana que não só a enquadra como, materialmente, a 

viabiliza. Desse modo, a tradução filosófica de formas e expressões 

étnico-culturais efetuada por Porfírio a partir do centro ideológico do 

Império redunda não só em um mapeamento dessas alteridades 

culturais, mas também, a despeito de sua aparência equalizadora, em 

uma forma de dominação ideológica, que corresponde à soberania 

material objetiva das classes dominantes romanas centralizadas sobre 

subalternizados e periferias do Império. 

Entendemos ainda que o acento incisivo de Porfírio na 

importância dos cultos tradicionais no excerto da Carta a Marcela, 

que ecoa tão significativamente o fragmento porfiriano analisado, é 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 13 

também uma crítica tácita ao cristianismo. Nos dois textos, o filósofo 

alerta para as consequências funestas do abandono das formas 

tradicionais de religiosidade, pontuando, na Carta, que, se os deuses 

não se movem pela ira, tampouco deixam de trazer prejuízos aos 

homens quando ignorados. Nossa leitura dessa passagem busca 

apreender a sofisticada elaboração da obra, que se vale de diferentes 

procedimentos e recursos para contrapor, sutilmente, a cultura 

helênica ao cristianismo, demonstrando a inferioridade deste em 

comparação àquela (Sodano, 2006). 

De outra parte, voltando ao fragmento do Contra os cristãos, 

parece-nos acertada a suposição de Harnack (2010, p. 361) de que a 

cidade mencionada é Roma. Essa referência desempenha um papel 

importante pois, retoricamente, implica uma extrapolação de 

quaisquer particularismos ou limitações geográficas, alçando o 

ataque a um status englobante que reforça o retrato do cristianismo 

como adversário antagônico do Império. A sombra que a ameaça 

cristã projeta sobre Roma, pelo abandono das tradições religiosas que 

promove, é vista, por um nexo metonímico, como algo que paira 

sobre o domínio imperial em sua totalidade.  

Johnson (2013) nos oferece um panorama matizado das relações 

de identidade/alteridade que Porfírio estabelece com Roma. Porém, 

sua abordagem da problemática se fia, mormente, pela etnicidade: até 

que ponto o filósofo de Tiro, bárbaro convertido em intelectual 

cosmopolita e beneficiário da expansão do Império se identifica com 

um ethos romano ou mesmo helênico. Do nosso ponto de vista, 

contudo, a questão é compreender a atuação de Porfírio enquanto 

pensador ideologicamente associado às classes dominantes da 

intrincada e heterogênea sociedade em que vive, posto que, para além 

dos privilégios de que goza pelas determinações histórico-sociais que 

sobre si incidem, o sistema filosófico que desenvolve e prescreve atua 

de forma eminentemente conservadora, propugnando um ser e um 

dever-ser (Lukács, 2013) a favor da manutenção do statu quo, isto é, 

das relações e representações que constituem essa formação social e 

que ela repõe ao se reproduzir. Em outras palavras, trata-se de 

identificar o papel social que o filósofo platônico desempenha e como 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

o faz; e não as representações culturais ou filosóficas com as quais 

ele pessoal e subjetivamente possa ter se identificado. 

Nesse sentido, Schott assinala a percepção dos cristãos comuns 

ao filósofo de Tiro e às classes dominantes no contexto imperial: 

Porphyry and the emperors perceived the Christians as 

a threat to imperial order, an order that depended on 

stark contrasts between ruler and ruled, metropolis and 

province. Christians, so Greco-Roman at the same 

time that they seemed so entirely barbaric, 

transgressed these boundaries. (2008, p. 100). 

Para Porfírio, a perfeita ordenação, que emana desde aquele 

princípio metafísico que é superior e anterior ao intelecto e a partir 

dele se desdobra, irradia-se pela realidade em seus diferentes níveis, 

até atingir a esfera material. Assim, pode-se perceber que o 

tendencial desprendimento do mundo da pólis não implica uma 

abdicação de sua responsabilidade para com ele, posto que parte 

integrante de um cosmos unitário. Ainda que distante da identidade 

perfeita do Um, a multiplicidade do mundo social não é 

completamente estranha ao filósofo, que nela intervém. Plotino 

combateu vigorosamente os gnósticos; Porfírio não se furta a fazer o 

mesmo com relação aos cristãos. Esse combate é, do ponto de vista 

de sua práxis, socioideológico - visa a manutenção do ordenamento 

da realidade por meio da ratificação das balizas que a organizam 

segundo a cosmovisão dominante. É por isso que a manutenção da 

tradição religiosa, aparentemente alheia à teologia porfiriana, se 

mostra tão central em sua crítica frente ao avanço do cristianismo. 

Uma pandemia/um pandemônio 

Resta-nos, agora examinar historicamente a peste que, durante 

tantos anos, se apoderou da cidade - τοσοῦτον ἐτῶν κατείληφεν ἡ 

νόσος τὴν πόλιν. Cook (2002) menciona vagamente a existência de 

pestilências entre os anos de 253 e 268 EC; mas investigações mais 

recentes permitiram uma identificação positiva da peste mencionada 

pelo filósofo de Tiro com a chamada Praga de Cipriano, epidemia 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 15 

surgida em meados do terceiro século e que integra, com outros 

variados e intrincados processos em diferentes regiões e esferas 

sociais, a famosa crise do século III. 

Na verdade, o excerto de Contra os cristãos sobre o qual nos 

debruçamos não é a única menção de Porfírio de que dispomos a 

respeito dessa praga. Conforme Harper (2015, p. 237), há uma breve 

menção a uma peste não identificada na Vida de Plotino (301 EC), 

que pode ser, nos parece, seguramente relacionada à Praga de 

Cipriano. Trata-se de uma passagem em que Porfírio, ao abordar os 

costumes de higiene e saúde de Plotino e mencionando que este sofria 

de uma de moléstia intestinal, observa que o ancião não ia aos banhos 

públicos, mas era atendido diariamente em domicílio por uma equipe 

de massagistas. O avanço da peste, porém, os teria levado à morte, 

tendo a ausência do cuidado agravado a saúde de Plotino: 

Embora amiúde acometido por um distúrbio intestinal, 

não tolerava o clister, dizendo não ser próprio de um 

ancião submeter-se a tais tratamentos, nem se 

submeteu a tomar remédios teriacais, dizendo que não 

se deve aceitar alimentos oriundos do corpo de 

animais domésticos. Também se abstinha do banho, 

mas recebia massagens todos os dias em casa. Quando 

a peste se agravou, aconteceu de morrerem seus 

massagistas e, como negligenciou esse tratamento, 

deixou que nele se instalasse uma angina aguda. 

(Porfírio, 2006, p. 164-165). 

Embora não forneça mais detalhes, a passagem demonstra que o 

impacto da pandemia continuou significativo por décadas (Harper, 

2015, p. 237) - e em um contexto no qual ela não estava sendo 

instrumentalizada para a crítica aos cristãos. Talvez, como sugerem 

Orsag, Mckinney e Reeder (2023), Plotino tenha intencionalmente 

renunciado às massagens durante o surto, fator que, conjugado com 

sua abstenção dos banhos públicos, pode tê-lo protegido do contágio. 

Por outro lado, pode-se supor que aqueles que se infectavam 

procuravam alívio justamente nessas termas, como prescrito pela 

medicina romana, o que deve ter facilitado a contaminação dos 

massagistas mortos, que, presumivelmente, atendiam também nesses 

espaços. 



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

Já na segunda metade do século II, o Império sofrera os impactos 

de uma epidemia de grandes proporções, no já mencionado contexto 

de recrudescimento do anticristianismo público sob os Antoninos. 

Referimo-nos, justamente, à Peste Antonina (165-180), hoje 

considerada uma pandemia que afetou globalmente os territórios 

romanos, que se estendiam, então, desde o que hoje é Portugal até a 

Armênia contemporânea, e de partes da moderna Alemanha até a 

atual Argélia, com uma população estimada em cerca de 50 milhões 

de habitantes (Sáez, 2016). Calcula-se que a peste, atualmente 

associada à varíola, teria dizimado entre 5 e 15% desse contingente 

populacional (Geoffroy; Díaz, 2020); sendo sua causa, 

majoritariamente, atribuída aos cristãos, que então se expandiam e 

eram, como assinalado, apontados como inimigos de Roma e de seus 

deuses tradicionais. 

Já a Praga de Cipriano, a que Porfírio se reporta no excerto de 

seu Contra os cristãos e na Vida de Plotino, recebeu essa alcunha 

graças a Cipriano de Cartago - testemunha-chave do fenômeno. 

Táscio Cecílio Cipriano era um bispo cristão recém-convertido em 

Cartago durante a peste, liderando comunidades cristãs locais diante 

do flagelo. Assim, para além da cultura material, as obras De 

mortalitate (252 EC) e Ad Demetrianus (253 EC), redigidas pelo 

bispo, figuram como as principais fontes primárias para o estudo da 

praga, fornecendo informações detalhadas inclusive sobre seus 

sintomas e enfrentamento. 

De acordo com as conclusões de Orsag, Mckinney e Reeder 

(2023), a Praga de Cipriano foi provavelmente uma epidemia de febre 

hemorrágica viral causada pelo vírus Marburg, patogênico da família 

do Ebola. Tendo origem na África não romana, o vírus teria chegado 

ao Império através do Egito, embora a região dos Balcãs tenha se 

consolidado, posteriormente, como epicentro no orbis romanus. Os 

autores enfatizam se tratar de uma pandemia, cuja duração situam 

entre os anos de 248-262 EC, destacando a concentração de seus 

impactos nos centros urbanos.  

Sobre a cronologia da peste, diferentemente de pesquisas 

precedentes e dos próprios autores romanos, Orsag, Mckinney e 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 17 

Reeder (2023) não atribuem ao mesmo surto as mortes ocorridas 

entre 263 e 270; dentre as quais se destaca a do imperador Cláudio 

II, ocorrida em 270. O soberano teria sido vítima de uma doença que, 

partindo dos godos que ele havia vitoriosamente combatido, 

contaminara as tropas estacionadas em Sirmio. Os investigadores 

concluem se tratar de um patógeno diferente daquele da Praga de 

Cipriano e de origem externa, não endêmica, no que parecem estar 

corretos (Orsag; Mckinney; Reeder, 2023).  

Seja como for, aos olhos dos contemporâneos, todos esses 

eventos epidêmicos apareciam, naturalmente, como um só flagelo 

que se arrastava por anos, assolando ora uma ora outra localidade 

com mais ênfase. Isso é significativo se pensarmos que a datação 

convencional do Contra os cristãos é justamente 270, o mesmo ano 

da morte de Cláudio II. 

Irrompendo, portanto, quase cem anos depois da Peste Antonina, 

a pandemia do século III desempenhou um papel fundamental na 

crise e trouxe implicações ainda mais significativas que sua 

predecessora: 

La Peste Antonina, que se desarrolló a fines del siglo 

II, puede ser considerada global por las implicancias 

y alcances que tuvo en el Imperio Romano. En el 

inestable siglo III, la Peste Cipriana produjo 

resultados aún peores por la debilidad del Estado 

romano, a pesar de ser una pandemia en términos de 

alcances bastante similar. [...] Mientras la principal y 

más importante consecuencia de la Peste Antonina fue 

la alteración de la estructura productiva con efectos 

importantes en la economía del imperio, la 

consecuencia más importante de la Peste Cipriana 

sería en el aspecto ideológico-religioso. 

En clave militar las bajas por enfermedades en un 

contexto donde los hombres hábiles para el servicio 

eran escasos, produjo un impacto al no disponer de 

tropas para defender las fronteras. Los pueblos del 

norte, migrando por la presión climática, presionaron 

las fronteras y el ejército no fue capaz de impedirlo; 

este proceso de invasiones junto con la emergencia 

del cristianismo como fe mayoritaria en la sociedad 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

son claves para comprender el fin del mundo antiguo. 

(Geoffroy; Díaz, 2020, p. 454). 

As injunções postas pela pandemia são cruciais para a apreensão 

da dinâmica histórica que configura o período, dado que a Praga de 

Cipriano tanto enseja novos dilemas quanto atua como catalisador de 

processos de desagregação, instabilidade e tensão social que já 

vinham se desenvolvendo. Sob esse viés, a crise se revela enquanto 

um plexo de problemáticas que se coagulam no período em questão, 

não sendo possível atribuir-lhe uma causalidade unilateral ou 

imediata, já que se trata de processos que se retroalimentam 

reflexivamente. 

Dentre os influxos da peste, não devemos subestimar aqueles 

especificamente ideológico-religiosos, pois, a despeito de sua 

processualidade menos aparente e mais elusiva, suas reverberações 

tendem a irradiar de modo bastante amplo, assumindo, por meio de 

intrincadas mediações, objetificações absolutamente concretas. A 

crise do terceiro século constituiu um verdadeiro ponto de inflexão 

para a dinâmica religiosa no âmbito do Império. O denso complexo 

de problemáticas vivenciado pela sociedade romana tanto poria em 

xeque as religiosidades públicas e privadas tradicionais - cuja 

resposta repressiva seria sistemática e incisiva - quanto alimentaria 

uma posterior expansão do cristianismo (atravessada por conflitos 

intestinos) em muitas regiões e dimensões do Império. Na realidade, 

desde o início da pandemia, a reação das autoridades institucionais 

se deu, em larga medida, por meio da ação religiosa e, em um 

panorama como esse, os cristãos mantiveram sua condição de bode 

expiatório preferencial. 

Do ponto de vista político-institucional, após derrotar Filipe, o 

Árabe, que reinara entre fevereiro de 244 e setembro de 249, Décio 

se tornou imperador. Filipe teria sido simpático ao cristianismo ou 

mesmo o primeiro imperador cristão de Roma, o que faz de Décio o 

perfeito antípoda de seu antecessor. A transição anunciava, desde o 

início, uma mudança drástica de rumo na condução das questões 

espirituais, com uma perspectiva nada auspiciosa para o cristianismo. 

Parece plausível, pois, considerar que a Praga de Cipriano tenha sido 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 19 

uma motivação importante para que o novo governante, de perfil 

eminentemente conservador, promulgasse um édito, no início de 250 

EC, exigindo que todos os cidadãos propiciassem um sacrifício aos 

deuses perante magistrados de sua comunidade em favor da 

segurança do Império e como demonstração de lealdade. Para aqueles 

que performatizassem o rito seria entregue um libellus, isto é, um 

certificado que atestava o respeito à exigência religiosa imperial; para 

quem se recusasse a fazê-lo, havia toda uma estrutura disponível para 

resguardar, repressivamente, a ordem instituída. (Harper, 2017) 

Como pontua Sordi (2011), Décio promoveu uma ampla 

propaganda calcada na restauração religiosa - discurso absolutamente 

consonante com um anticristianismo de forte apelo popular 

sobredeterminado pela conjuntura crítica. A imagem então projetada 

pela ideologia imperial se coagula no epíteto restitutor sacrorum, 

atribuído a Décio em uma inscrição epigráfica encontrada na antiga 

cidade de Cosa. É significativo que esse epíteto só seria retomado por 

Juliano, o Apóstata (Marelli, 1984; Sordi, 2011). Inequivocamente, 

Décio buscou angariar o favor de parcelas significativas tanto das 

elites conservadoras quanto da opinião pública mais ampla que se 

opunha à política de tolerância religiosa que vigorara nas décadas 

precedentes. 

A culpabilização dos cristãos pela Praga de Cipriano foi um 

expediente ideológico amplamente difundido. Se Porfírio enuncia a 

acusação em Roma, em uma época em que a peste já arrefecera, 

Cipriano já se defendera dela, em Cartago, anos antes e em pleno 

morticínio. Contudo, a adesão popular à perseguição dos cristãos de 

forma mais objetiva variou muito de cidade para cidade (Sordi, 

2011). Enquanto em Roma a repressão enfraqueceu depois de 

algumas prisões e mortes, dentre estas, a do Papa Fabiano, em 250; 

na África romana, que era então um dos principais focos de tensão 

religiosa do Império, a perseguição assumiu contornos mais 

violentos.  

Esse panorama reforça a centralidade do testemunho legado por 

Cipriano. Das duas principais composições do bispo que abordam a 

pandemia, De mortalitate foi redigida para a própria comunidade 



20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

cristã local para oferecer consolo diante da tribulação, explanações 

que propiciassem a atribuição de sentido religioso à calamidade e 

orientações sobre como enfrentá-la. Por sua vez, Ad Demetrianus 

apresenta elementos ainda mais caros à presente reflexão, dado que a 

epístola, de cariz apologético, busca contestar a acusação de que os 

cristãos seriam os responsáveis pelos infortúnios do Império. O 

destinatário era provavelmente um magistrado e retórico, adversário 

dedicado dos cristãos em Cartago. Embora não disponhamos do seu 

lado da polêmica, depreende-se da refutação de Cipriano que a 

estratégia de Demetriano consistiu basicamente na usual acusação de 

que as calamidades que se abatiam sobre o Império eram efeito do 

desprezo cristão pelos deuses tradicionais. A resposta de vários 

apologistas, como dito, dentre eles, Cipriano, foi que essas mazelas 

eram realmente castigos divinos, mas que estes estavam sendo 

infligidos aos romanos pelo deus cristão, em função de sua maldade, 

de sua recusa da verdade e de sua insistência em perseguir o 

cristianismo. (Deferrari, 2007, p. 163) 

Cipriano inicia seu discurso afirmando que por muito tempo 

ignorou, pacientemente, os ataques de Demetriano, mas que é 

chegada a hora de responder às acusações de que os cristãos são 

responsáveis pelas guerras frequentes, pela exacerbação da peste e da 

fome e pelos danos causados pelas secas. Segundo o bispo cartaginês, 

a continuidade de seu resignado silêncio poderia ser interpretada 

como admissão de culpa, o que lhe constrangia a responder à altura 

(Ad Demetrianus, II). Em uma dicção não muito distante da de 

Tertuliano, Orígenes e Arnóbio, Cipriano procura refutar a 

culpabilização dos cristãos pelos males que acometem a sociedade: 

Dixisti per nos fieri et quod nobis debeant inputari 

omnia ista quibus nunc mundus quatitur et urguetur, 

quod dii uestri a nobis non colantur. (Ad Demetrianus 

3) 

Disseste que por nós são causadas e a nós devem ser 

imputadas todas essas coisas pelas quais agora o 

mundo é abalado e oprimido, pois vossos deuses não 

são por nós cultuados. 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 21 

[...] nec dicatis mala accidere, quia dii uestri a nobis 

non colantur, sed sciatis esse hanc iram Dei, Dei hanc 

esse censuram. ut qui beneficiis non intellegitur uel 

plagis intellegatur. (Ad Demetrianus 23) 

[...] e não digais que os males sucedem porque vossos 

deuses não são por nós cultuados, mas saibais que esta 

é a ira de Deus, esta é a censura de Deus. De modo que 

quem não é conhecido pelos seus benefícios pelo 

menos por suas pragas seja conhecido. 

Como se nota, há um intrincado entrelaçamento entre a esfera da 

religiosidade e o processo pandêmico que vem à luz com a Praga. 

Nesse sentido, Harper (2016) e Silva e Lima Neto (2020) enfatizam 

não só os impactos decisivos dessa peste sobre a dinâmica social 

romana, mas assinalam uma ligação umbilical entre a Praga e as 

perseguições aos cristãos levadas a cabo no século III. 

Assim, a culpabilização do cristianismo pelas mazelas sofridas 

pela sociedade romana nos séculos II e III não constitui uma 

circunstância secundária no cenário então delineado. O fato de que 

tantos autores cristãos se dediquem a contestar essa acusação 

demonstra o peso que ela assumiu na tessitura de respostas 

ideológicas naqueles contextos de crise. Aparentemente, esses 

autores se deram conta de que se tratava de um discurso capaz de 

inflar a animosidade pública contra o cristianismo, dada sua 

ressonância popular, contribuindo para justificar ações estatais 

conservadoras e repressivas. 

O fragmento de Contra os cristãos, preservado por Eusébio, cuja 

importância é ainda maior dada a confiabilidade de sua autoria, deve, 

pois, ser lido não como crítica original ao cristianismo, mas como 

parte de um embate ideológico-discursivo mais amplo. À medida que 

sucessivos processos de tensionamento e instabilidade social vão 

aflorando historicamente na sociedade imperial, classes dominantes 

e opinião pública parecem interseccionar-se na busca por um bode 

expiatório conveniente. 

E isso se aplica quer a pagãos quer a cristãos, posto que, de 

ambos os lados, são formuladas respostas ideológico-pragmáticas 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

para uma conjuntura crítica. A ideologia religiosa intervém como 

complexo de representações, acerca dessa realidade, que conjuga 

uma concepção do ser com uma do dever-ser, as quais tornam o 

cotidiano - por mais crítico, instável e ameaçador que este se 

apresente - manobrável, suportável, dotado de sentido e idealmente 

organizado. Tal processo, por conseguinte, enseja uma práxis social 

e subjetivamente funcional, consoante com as necessidades postas 

pelas circunstâncias sociais. É sob esse prisma que se conformam 

complexos ideológicos que abarcam representações dicotômicas 

relacionais, que se expressam por posições antagônicas, tais como 

um “nós” e um “eles”, “bem” e “mal”, “certo” e “errado”, ou, nesse 

caso, a separação entre piedosos, de um lado, e causadores da ira 

divina, de outro; o que serve para pagãos e cristãos. 

Ainda que a filosofia porfiriana prescreva uma religiosidade 

desprendida do sensível e pautada pelo cultivo pessoal de virtudes 

espiritualizadas, esses são, claro está, os meios pelos quais deve ser 

conduzida a vida do filósofo: membro da elite intelectual-espiritual 

do mundo dos homens. Esse seleto grupo se dedica ao conhecimento 

da verdade que foi desenvolvido e abrigado pela tradição platônica, 

mas que também se manifesta, parcial e fragmentariamente, em 

outras culturas étnico-religiosas.  

Por outro lado, a manutenção dos cultos tradicionais, a 

observação dos costumes pátrios e dos ritos convencionais é vital, na 

ótica porfiriana, para a preservação de uma ordem e coesão sociais 

que, malgrado terrenas, espelhariam um ordenamento deveras 

superior. Esse zelo pela tradição e pela hierarquia do mundo bem 

como pela chave filosófica que permite compreendê-lo é o que 

motiva a combativa posição que o filósofo assume frente aos cristãos.  

É também por meio dessa cartografia ideológica que Porfírio 

compreende os distúrbios que acometem a vida social dos homens 

em sua articulação com aqueles que afetam o mundo dos deuses, 

encontrando na espiritualidade cristã - que, ao afirmar-se 

intransigentemente como verdade única, rompe até mesmo os limites 

da relativamente flexível alteridade porfiriana - a fonte das 

conturbações à sua volta. O cristianismo arroga para si, com seu 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 23 

exclusivismo religioso, não o direito de ser uma verdade, mas o de 

ser a verdade. Ao fazê-lo, tanto coloca em xeque os privilégios e os 

poderes de Porfírio enquanto representante da ideologia dominante 

quanto desestabiliza os princípios que o filósofo de Tiro concebe 

como ordenadores da realidade em seus diferentes níveis de 

configuração.  

E se, como mostramos, no período em questão, os cristãos leem 

as calamidades que assolam os homens de forma em tudo análoga, 

ainda que pelo avesso, claro está que nenhum lado se vê desprovido 

dessa peça-chave: o outro - para que o quebra-cabeça do dia a dia, 

conquanto amedrontador, pareça lenitivamente completo, oferecendo 

um sentido maior e funcional para a penosa existência cotidiana de 

cada indivíduo. 

Disponibilidade de Dados 

Não aplicável. 

Bibliografia 

ADDEY, C. (2022). Dreams, Medicine and Healing in Late 

Antiquity: Oneiromancy (Dream Divination) in Porphyry’s 

Philosophy From Oracles. In: COUTINHO, L.; FERNANDES, E. 

(org.). Cura e encantamento: rito, mito e psicologia. Brasília-DF, 

Tanto Mar, p. 113-148. 

BARACAT JÚNIOR, J. C. (2006). Porfírio. Sobre a vida de Plotino 

e a organização de seus livros. In: BARACAT JÚNIOR, J. C. 

Plotino, Enéadas I, II e III; Porfírio, Vida de Plotino, introdução, 

tradução e notas. Tese. Universidade Estadual de Campinas, 

Campinas. 

BECERRA, J. D. (2011). Porfirio. ΠΡΟΣ ΜΑΡΚΕΛΛΑΝ. México, 

UNAM. 

CHEVITARESE, A. L. (2006). Cristianismo e Império Romano. In: 

SILVA, G. V. da; MENDES, N. M. Repensando o Império Romano: 

perspectiva socioeconômica, política e cultural. Rio de Janeiro, 

EDUFES, p. 161-174. 



24 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

CLARK, G. (2007). Augustine’s Porphyry and the Universal Way of 

Salvation. In: KARAMANOLIS, G.; SHEPPARD, A. Studies on 

Porphyry. London, University of London, p. 127-140. 

COOK, J. G. (2002). The Interpretation of the New Testament in 

Greco-Roman Paganism. Peabody, Hendrickson Publishers. 

COOK, J. G. (2004). The Interpretation of the Old Testament in 

Greco-Roman Paganism. Tubingen, Mohr Siebeck. 

CORNELLI, G. (2006). Jesus “Homem Divino”: para uma história 

comparada do termo no mundo antigo”. In: CHEVITARESE, A. L.; 

CORNELLI, G.; SELVATICI, M. (org.). Jesus de Nazaré: uma 

outra história. São Paulo, Annablume/Fapesp, p. 61-82. 

DEFERRARI, R. J. (2007). Cyprian. Treatises. Washington, The 

Catholic University of America Press. 

DINDORF, L. (ed.) (1867). Eusebii Caesariensis. Praeparatio 

Evangelica. Volumes 1-2. Leipzig, Teubner.  

GEOFFROY, A. S.; DIAZ, J. P. (2020). From the Antonine Plague 

to the Cyprian Plague: Scopes and consequences of global plagues in 

the Roman Empire in the 3rd century AD. Revista chilena de 

infectología 37, n. 4, p. 450-455. 

HARPER, K. (2016). Another Eye‑witness to the Plague described 

by Cyprian and notes on the “Persecution of Decius”. Journal of 

Roman Archaeology 29, p. 473‑476.  

HARPER, K. (2015). Pandemics and passages to late antiquity: 

rethinking the plague of c.249-270 described by Cyprian. Journal of 

Roman Archaeology 28, p. 223-260. 

HARPER, K. (2017). The Fate of Rome: Climate, Disease, and the 

End of an Empire. Princeton, Princeton University Press. 

HARTEL, W. von (ed.) (1868). Cyprian. S. Thasci Caecili Cypriani 

Opera Omnia. Corpus Scriptorum Eccl. Latinorum. Volume 3.1. Ed. 

Vienna, Gerold. 

HENDERSON, J. (ed.) (1977). Tertullian. Apology; De spectaculis. 

Trad. T.R. Glover. Minucius Felix. Octavius. Trad. G. H. Rendall. 

The Loeb Classical Library. Cambridge, Harvard University Press. 



 A PESTE DO CRISTIANISMO 25 

ISLAS, J. D. B. (2011). Introducción general. In: ISLAS, J. D. B. 

(2011). Porfirio. ΠΡΟΣ ΜΑΡΚΕΛΛΑΝ. México: UNAM, p. 17-103. 

JOHNSON, A. P. (2013). Religion and Identity in Porphyry of Tyre: 

The Limits of Hellenism in Late Antiquity. Cambridge, Cambridge 

University Press. 

KLOSTERMANN, E. (1976). Origenes. Matthäuserklärung. Vol. II. 

Origenes Werke XI. Berlin, Akademie-Verlag. 

LUKÁCS, G. (2013). Para uma ontologia do ser social. Vol. 2. Trad. 

N. Schneider, I. Tonet e R. V. Fortes. São Paulo, Boitempo. 

MARELLI, U. (1984). L'epigrafe di Decio a Cosa e l'epiteto di 

«restitutor sacrorum». Aevum 58, f. 1, p. 52-56. 

MARX, K.; ENGELS, F. (2007). A ideologia alemã. Trad. R. 

Enderle, N. Schneider e L. C. Martorano. São Paulo, Boitempo. 

MORLET, S. (2011). Eusebius polemic against Porphyry: a 

reassessment. In: INOWLOCKI, S.; ZAMAGNI, C. (ed.). 

Reconsidering Eusebius: collected papers on literary, historical, and 

theological issues. Leiden; Boston, Brill, p. 119-150. 

MUSCOLINO, G. (ed.). (2009). Porfirio. Contro i cristiani: nella 

raccolta di A. von Harnack con tutti i nuovi frammenti in appendice. 

Presentazione di G. Girgenti. Milano, Bompiani. 

OEHLER, F. (ed.) (1846). Arnobius. Adversus nationes. Lib. VII. 

Lipsiae: Typis et sumptibus Bernh, Tauchnitz. 

ORSAG, M.; MCKINNEY; A. E.; REEDER, D. M. (2023). 

Interdisciplinary Insights from the Plague of Cyprian: Pathology, 

Epidemiology, Ecology and History. Cham/Switzerland, Palgrave 

Macmillan. 

SÁEZ, A. (2016) The Antonine plague: A global pestilence in the II 

century d.C. Revista chilena de infectología 33, n. 2, p. 218-221. 

SCHOTT, J. M. (2008). Christianity, empire and the making of 

religion in late antiquity. Philadelphia, University of Pennsylvania 

Press. 

SILVA, É. C. M. da; LIMA NETO, B. M. (2020). A Praga de 

Cipriano de Cartago (c. 249‑270 D.C.): uma resposta política e social 

à pandemia. PHOÎNIX 26, v. 2, p. 157-187. 



26 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03529. 

SIMMONS, M. B. (1995). Arnobius of Sicca: Religious Conflict and 

Competition in the Age of Diocletian. Oxford, Clarendon Press. 

SODANO, A. R. (trad.) (2005). Porfirio. Astinenza dagli animali. 

Prefazione, introduzione e apparati di G. Girgenti. Milão, Bompiani. 

SODANO, A. R. (2006). Porfirio. Vangelo di un pagano. Lettera a 

Marcela, Contro Boeto, Sull’anima, Sul “Conosci te stesso”. Seguito 

da Vita di Porfirio di Eunapio. Milano, Bompiani. 

SORDI, M. (1983). I cristiani e l’Impero Romano. Milano, Jaca 

Book. 

 

 

Editores: Beatriz de Paoli & Gabriele Cornelli 

Submetido em 28/06/2024 e aprovado para publicação em 02/10/2025 

 

Este é um artigo de acesso livre distribuído nos termos da licença Creative 
Commons Attribution, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em 
qualquer meio, desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado. 

 

 

 

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse 
http://www.scielo.br/archai e conheça nossas Diretrizes para Autores. 

 
 

 

 

http://www.scielo.br/archai

