archai

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL
THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT

ARTIGO | ARTICLE

A peste do cristianismo: disputa religiosa e
pandemia em um fragmento de Contra os
cristdos, de Porfirio de Tiro

The plague of Christianity: religious dispute and pandemic in a
fragment of Against the Christians, by Porphyry of Tyre

Sérgio Luiz Gusmdo Gimenes Romero !
https://orcid.org/0000-0002-8006-9264
sergio.romero@uemg.br

! Universidade do Estado de Minas Gerais — Ibirité — MG — Brasil

ROMERO, S. L. C. G. (2025). A peste do cristianismo: disputa religiosa e
pandemia em um fragmento de Contra os cristdos, de Porfirio de Tiro. Archai
35, e03529.

Resumo: Este trabalho discute o embate religioso entre cristaos e
pagdos no século III EC a partir de um fragmento de Contra os
cristdos, de Porfirio de Tiro, citado por Eusébio de Cesareia. O foco

https://doi.org/10.14195/1984-249X _35_29 [1]


https://orcid.org/0000-0002-8006-9264

2 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

é a culpabilizagdo dos cristdos pela crise do terceiro século,
especificamente no que diz respeito a Praga de Cipriano, pandemia
que assolou diversas regides do Império e impulsionou a hostilidade
contra os adeptos da fé crista. Emprega-se a nocao de ideologia como
categoria de andlise, tendo em vista o indissociavel nexo entre
aspectos materiais e espirituais da vida social.

Palavras-chave: Porfirio de Tiro, Praga de Cipriano, Crise do
terceiro século, ideologia.

Abstract: This work discusses the religious clash between Christians
and Pagans in the 3rd century CE based on a fragment of Against the
Christians, by Porphyry of Tyre, cited by Eusebius of Caesarea. The
focus is on blaming Christians for the Crisis of the third century,
specifically in relation to the Plague of Cyprian, a pandemic that
devastated several regions of the Empire and strengthened hostility
against adherents of the Christian faith. The notion of ideology is
used as a category of analysis, considering the inseparable nexus
between material and spiritual aspects of social life.

Keywords: Porphyry of Tyre, Plague of Cyprian, Crisis of the Third
Century, ideology.

Introducao

Na Praeparatio evangelica, de Eusébio de Cesareia, ha apenas
duas passagens consensualmente admitidas como fragmentos
legitimos do Contra os cristdos, de Porfirio de Tiro.! Neste trabalho,
analisamos um desses casos, aceito como citacdo efetiva da obra do
discipulo de Plotino mesmo por Morlet (2011) - que se dedica a
refutar a interpretacao da PE como uma resposta de Eusébio ao
tratado porfiriano.

O fragmento, conquanto breve, suscita uma série de questdes:

10 outro fragmento, que Eusébio utiliza como fonte para a histéria dos fenicios,
se encontra em PE I 9.20-21 (fr. 41 Harnack).



A PESTE DO CRISTIANISMO 3

AVTO¢ 6 Kab' Mpdg TV Sopdvwv ponyopog év Ti
KaB' LAV 0LOKELT] TODTOV IOV AéywV HAPTUPET TOV
tpomov: «Nuvi 6¢ Bovpalovov €l tocodtov €T@dv
KateiAngev 1 vooog TV moOAly, AokAnmod pev
émonpiog kai 1@V GA @V Bedv pnkéTt obong. ‘Tnood
YOp TIHOWPEVOL 008epdG Snpoaiag Tig Be@dv GdeeAeiag
floBeto.» Tabta pnpacty adtoig 6 Mopeoplog. (PE V
1.9s.)

O préprio advogado dos demonios, contemporaneo
nosso, da testemunho em uma passagem daquela
intriga que comp0s contra nos, dizendo destarte:

“Mas agora se admiram que durante tantos anos a
peste tenha se apoderado da cidade, sendo que tanto
Asclépio quanto os outros deuses ndo mais tém ai
morada; posto que o culto a Jesus nenhuma utilidade
publica reconhece a qualquer outro deus.”

Estas sdo as proprias palavras de Porfirio. 2

Nota-se a referéncia explicita a obra de Porfirio: “év tf] ka6’
NH&V ovokevfi”. Eusébio emprega um termo com conotacao teatral:
OLOKeLT, sugerindo se tratar de uma espécie de maquinagdo, uma
producdo performatica, forjada para caluniar os cristdaos. Ademais,
tem-se a indicacdo de coetaneidade: “kaB’ iu&g”, que remete ao fato
de Eusébio e Porfirio terem sido coevos. Ja o trecho que se segue ao
fragmento propriamente dito identifica nominalmente o discipulo de
Plotino e indica se tratar dos ipsissima verba de Porfirio em oratio
directa - “Tadta pripactv avtoig 6 ITopevplog”.

O fragmento remete ao recorrente procedimento ideolégico de
culpabilizar os cristdos pelos problemas sociais do Império. Tal
expediente remonta ao século I, quando, em 64 EC, Nero culpou os
cristaos pelo grande incéndio de Roma. Chevitarese (2006) afirma
que o imperador provavelmente responsabilizara os adeptos da seita
a fim de silenciar os rumores de que seria ele mesmo o causador da
desgraca. Tendo em conta o amplo ressentimento popular contra esse
recém-surgido grupo religioso - dado seu tendencial desprezo pelas

2 As traducdes dos fragmentos gregos e latinos sdo minhas, salvo indicacdo em
contrario.



4 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

tradi¢Ges politeistas e seu belicoso proselitismo -, converté-lo em
bode expiatério ndo era tarefa das mais arduas.

A culpabilizacdo dos cristdos pelos males da sociedade volta a
ordem do dia no século II, sob os Antoninos. Sordi (1983) pontua
alguns dos fatores que concorrem para o novo folego de que a
hostilidade publica para com o cristianismo se vé imbuida. Segundo
a autora, sob Marco Aurélio (121-180), ja se notam sintomas da crise
que eclodiria no século IIl, com tensGes economicas, pressao de
barbaros nas fronteiras e sua penetracdo na Italia, assim como
terremotos, fomes e pestes sobretudo na Asia. Nesse contexto, o
panico religioso crescente impulsionou a animosidade das massas
contra os cristdos, vistos como culpados pela punicao divina contra o
Império por romperem a pax deorum com sua rejeicdo aos cultos e
divindades tradicionais.

Porém, se ha um recrudescimento da aversdo ao cristianismo no
periodo, faz-se sentir, em contrapartida, a reacdao de autores cristaos
frente a culpabilizacdo da nova fé por mazelas socialmente
desestabilizadoras. Varios apologistas mencionam explicitamente a
responsabilizacdo dos cristdaos por infortinios como a peste,
denunciando um discurso que lhes imputa a culpa pelos reveses
sociais e, ao fazé-lo, respalda e justifica a estigmatizacdao e a
perseguicdo nas variadas formas que essas assumem.

Destaque-se o comentario de Tertuliano (160-220 EC), em seu
Apologeticum (fins do século II e inicio do III), sobre a
responsabilizacdo dos cristaos por diferentes males - inclusive a peste
- que assolam a sociedade como justificativa para lancéa-los aos ledes:

At e contrario illis nomen factionis accommodandum
est qui in odium bonorum et proborum conspirant, qui
adversum sanguinem innocentium conclamant,
praetexentes sane ad odii defensionem illam quoque
vanitatem, quod existiment omnis publicae cladis,
omnis popularis incommodi Christianos esse in
causam. Si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non
ascendit in arva, si caelum stetit, si terra movit, si
fames, si lues, statim Christianos ad leonem!
adclamatur. [...] (Tert., Apol. 40.1-2)



A PESTE DO CRISTIANISMO 5

Diversamente, ha de se aplicar o nome facgao aqueles
que, em 6dio contra os bons e probos, conspiram; que
clamam contra o sangue dos inocentes, pretextando,
claramente, em defesa de seu 6dio, também este
absurdo: considerar que todo desastre ptiblico, toda
desgraca do povo tem como causa 0s cristdaos. Se o
Tibre assoma as muralhas, se o Nilo ndo assoma aos
campos, se o céu para, se a terra se move; se ha fome,
se ha peste: “cristaos aos ledes!”, logo se exclama.

No século III, Origenes (185-253 EC) analogamente observa, no
Comentario ao Evangelho de Mateus (meados de 240), a
culpabilizacdo dos cristdos pelas desgracas dos homens, que seriam
causadas pelo abandono do culto aos deuses tradicionais - espelhando
explicitamente o tipo de ataque anticristdo posteriormente manifesto
no fragmento porfiriano:

cum haec ergo contigerint mundo, consequens est,
quasi derelinquentibus hominibus deorum culturam,
ut propter multitudinem Christianorum dicant fieri
bella et fames et pestilentias. (Origenes, Mt. 24:9,
Comm. series 39)

Quando, pois, essas coisas sucedem ao mundo, dizem
por conseguinte - como se fosse pelos homens estarem
abandonando o culto aos deuses - que pela multiddo
de cristdos sdo causadas as guerras e as fomes e as
pestes.

Essa correlagdo entre a expansdo do exclusivismo religioso
cristdo - com consequente decréscimo de adeptos dos ritos
convencionais e retracao do culto dos deuses tradicionais - e a
propagacdo de diferentes calamidades constitui um topos
preferencial nas criticas aos cristaos.

Arnobio de Sica, retorico latino do século III que teria lecionado
no norte da Africa e se convertido sob Diocleciano, também faz coro
a dentincia:

[...] quid est istud, quod dicitur invectam esse labem
terris, postquam religio Christiana intulit se mundo et
veritatis absconditae sacramenta patefecit? Sed
pestilentias, inquiunt, et siccitates, bela, frugum



6 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

inopiam, locustas, mures et grandines resque alias
noxias, quibus negotia incursantur humana, dii nobis
inportant iniuriis vestris atque offensionibus
exasperati. (Arn., Adv. nat. 1.3)

[...] que é isso de dizer-se que a ruina se imiscuiu nos
territérios depois que a religido crista se introduziu no
mundo e revelou os sacramentos da abscondita
verdade? Mas pestes - dizem - e secas, guerras e
escassez de graos, gafanhotos, ratos e tempestades de
granizo, além de outras coisas nocivas, pelas quais os
afazeres dos homens sdo atacados, os deuses trazem
sobre no6s, exasperando-se por suas ofensas e injurias.

Esse autor - cujo Adversus nationes data de 302-305 - conhecia
bem o anticristianismo porfiriano. Segundo Simmons (1995),
Porfirio seria implicitamente o interlocutor direto de toda a obra em
questdo. Em sua analise de Arndbio, o estudioso expoe
correspondéncias conceituais e evidéncias exegéticas que
demonstram convincentemente que as criticas arnobianas se dirigem
primariamente a filosofia porfiriana. Assim, a vinculacdo entre
Arnébio de Sica e Porfirio sinalizaria um dialogismo mais estreito
entre ambos, postulando, quicd, a presenca de ecos do ataque
porfiriano presentemente analisado no excerto de Adversus nationes
que apresentamos.

A critica de Porfirio constitui, pois, uma cristalizagao, ao final do
século III (se aceitarmos a datacdo tradicional de 270 EC para a obra),
do recorrente expediente retorico de usar os cristdios como bode
expiatorio para males que acometem a sociedade; males que
requerem respostas ideologicas eficazes para a conservacdo da
relativa estabilidade social tecida pela praxis cotidiana dos
individuos. Porfirio responsabilizard o exclusivismo cristdo, que
ojeriza a multidao de divindades pagas, pela doenga (1} vdoog) que
aflige a cidade. Sdo essas divindades que presidem, regulam,
conformam e organizam a contraparte espiritual dos diferentes e
intrincados elementos e praticas constitutivas da vida social -
delineando uma certa concepcao da realidade que abarca desde as
vivéncias do cotidiano, culturalmente partilhadas pelos homens
comuns, até a filosoficamente sofisticada ontologia porfiriana,



A PESTE DO CRISTIANISMO 7

resultado de séculos de desenvolvimento intelectual a partir da matriz
platonica.

Se se consideram paralelamente as injungoes socio-histéricas que
conformam o periodo e as metamorfoses espirituais que
dialeticamente lhes correspondem, ou seja, o entrelacamento
imanente entre a atividade material dos homens e o universo de suas
consciéncias e representacoes (Marx; Engels, 2007), torna-se
evidente que tanto o florescimento do cristianismo quanto a
repressao/perseguicdo a este - abrangendo sua culpabilizacdo pelas
mazelas sociais - possuem um estatuto ideolégico. A despeito de seu
conteido antindbmico, ambas as expressdes constituem formas de
elaboracdo ideal da realidade que servem de parametro para aquilo
que os homens pensam acerca do mundo ao seu redor e tornam
funcional e direcionada sua atuacao social (Lukacs, 2013). Diante dos
desafios postos pela processualidade histérica, uns encontram em
Cristo a solucdo; outros, o culpado.

Também se manifesta aqui uma outra forma de luta religiosa
comum no periodo de consolidacdo do cristianismo. Trata-se da
referéncia ao 6eiog &vrjp: o homem divino - uma nocao flexivel e
amiude equivoca que abarca homens detentores de uma relacao
extraordindria com o sagrado; que se convertem, quando vivos, em
lideres sectarios e, quando mortos, em objeto de culto e devocgao.

Ja com Justino (100-165 EC), comparacdo e reivindicacdo de
superioridade em relacao aos Oelor Gvépeg se fizeram pauta das
disputas entre cristdos e pagaos. No fragmento de Porfirio que ora
nos ocupa, esse confronto ideoldgico-religioso aparece como
elemento discursivo implicito, uma vez que se recorre ao argumento
de que o culto de Jesus ndo s6 diminui as honras religiosas devidas
as outras divindades, como, ao contrario da veneracao a Asclépio, é
incapaz de manter a cidade a salvo da doenca que a castiga.
Vislumbra-se ai um antagonismo entre religiosidades rivais, que
buscam responder as demandas ideoldgicas daquele momento
historico disputando sua hegemonia cultural.



8 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

Enquanto expressao do O€iog d&vrip, Asclépio é uma figura
complexa e dindmica, que conserva um contetido representacional
sob novas formas historicamente constituidas:

As tradicdes populares lhe atribuem uma morte
prodigiosa, enquanto o culto de Epidauro criou para
ele uma tipica histéria de nascimento do heroi.
Quando passa a ser cultuado em Delfos recebe a marca
moral de 14 e quando vai para Atenas, torna-se um
iniciado nos mistérios eleusinos. Com a equacdo
estoica entre os deuses e os elementos, Asclépio torna-
se o ar. Quando o neoplatonismo prevalece, ele se
torna o 16gos, a alma do universo. Quando, como na
época de Filostrato, os cultos solares estdo na moda,
ele é identificado com o Sol. Quando se procurava por
mistérios, nasceram mistérios de Asclépio. Quando se
procuravam novas divindades, novos Asclépios foram
surgindo, como o 0edog ém@dvng. Na Siria e na
Palestina, onde as divindades de morte e ressurrei¢ao
eram muito populares, Asclépio é identificado com
Eshmun, uma figura do tipo Tammuz-Adonis. Um
curriculum nada mau. (Cornelli, 2006, p. 72-73).

Como Apolénio de Tiana, Asclépio sera confrontado com Jesus
na guerra ideolégica entre cristianismo e paganismo. Segundo Addey
(2022), o filho de Apolo representou um ponto nevralgico desse
embate na Antiguidade Tardia. Seu culto constituia adversario
significativo para a fé crista emergente, dado que importantes
similitudes podiam ser detectadas entre Asclépio e Jesus: ambos se
dedicavam a curar os homens de suas enfermidades, chegando a
ressuscita-los dentre os mortos.

Por sua vez, a perspectiva teoldgica que subjaz a afirmacao de
Porfirio expressa uma concepcao religiosa que considera a devocao
tradicional dos deuses um imperativo para o bem-estar terreno dos
homens. Conforme Cook (2004, p. 163): “[flor a Greco-Roman
intellectual, abandoning the ancestral gods had direct social and
political consequences”. Embora essa leitura pareca suscitar tensoes
com outros elementos do discurso porfiriano sobre o sagrado (que se
assentam em uma metafisica tendencialmente henoteista), ela se



A PESTE DO CRISTIANISMO 9

coaduna com posi¢oes manifestas em outros momentos pelo fil6sofo,
dentre os quais, de sua Carta a Marcela (18), este excerto:

[...] obtog yop péyotog Koapnog evoefeiog TIPdV TO
Belov Katd T MATPLR, OVY OG EKEIVOL TIPOGSEOHEVOU,
OAN amo TG ékeivou ebAafeotdng Kol pakapiog
OEgPVOTNTOG €1¢ TO 0€Pag avTod EkKaAovpévou. Bapol
8¢ Beod 1iepovpyovpevol pev ovdev  PAamtovoty,
apelovpevol 8¢ o06EV  @eehobowv. [...] “o0
XoAwBévieg obv ol Beoi  PAdmTovO,  GAN’
ayvonBévteg: opyr|] yop Bedv aMhotpia, 6T €m’
aBovAntog pev 1y épyn, 0ed 8¢ ovdev &fovAnTov.”
(Porph., Marc. 18)

Este é o maior fruto da piedade: honrar o divino
segundo a ancestral tradicdo; ndo como se ele o
necessitasse, mas porque sua pientissima e bendita
majestade nos convida a sua veneragdo. Os altares de
Deus consagrados em nada prejudicam, mas
negligenciados em nada auxiliam. [...] E ndo por terem
se enfurecido os deuses causam prejuizo, mas por
terem sido ignorados: a ira, de fato, é alheia aos
deuses, pois a ira advém de coisas involuntarias, e
nada é involuntario para Deus.

A critica atual tem explorado a configuracdo anticrista dessa
missiva, tradicionalmente concebida como um tratado ético (Islas,
2011; Sodano, 2006). Tanto sua datacdo exata quanto o local de
redacdo sdo dificeis de determinar: Porfirio a teria redigido entre 294
e sua propria morte, datada em geral de 305; em Roma, na Sicilia ou
mesmo na Nicomédia. (Islas, 2011) Trata-se de uma epistola
filoséfica que parece se dirigir, a um s6 tempo, a um interlocutor
singular e a um publico amplo.

Como indicado, no que restou da obra porfiriana, parece haver
certa tensdo entre, por um lado, a concepcao teoldgica neoplat6nica,
que aponta para uma vivéncia filoséfico-religiosa espiritualizada e
restrita, voltada ao cultivo individual das virtudes, desprendida - mas
ndo totalmente apartada - do mundo sensivel, inclusive das praticas
religiosas tradicionais, e, por outro lado, as formas de religiosidade
tradicionais, os diferentes costumes e cultos étnicos ou institucionais.



10 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

Johnson (2013), que busca sistematizar a compreensao filosofica
de Porfirio, se vale, em sua andlise, dos conceitos de traducdo
horizontal e traducdo vertical, argumentando em prol de uma
coeréncia que atravessaria a producdo do fil6sofo como um todo. A
traducdo horizontal porfiriana consistiria em uma abordagem
filosofica universalista da diversidade cultural-religiosa do Império;
evitando, segundo Johnson (2013), o helenocentrismo da
Interpretatio graeca ao atribuir sentido filoséfico a particularidades,
costumes e tradi¢Oes de diferentes povos sem apagar a especificidade
de cada um nem a multiplicidade do todo. Ja a traducado vertical diria
respeito a ascensao teoldgica; a transposicao da multiplicidade do ser
para a unidade que este pressup0e por meio da sistematizagdo
platdnica ascendente, que situa a hierarquia dos seres divinos em
regides cosmicas determinadas. Estabelecer-se-ia,  assim,
discursivamente, relacoes de correspondéncia e ordenacdo entre
diferentes niveis: uma hierarquia sacrificial/ritual, uma teolégica
(Deus, deuses, daemones), uma ontolégica plotiniana (Um, Intelecto,
Alma).

Todavia, Johnson (2013), nos parece, nao analisa
apropriadamente o carater, a primeira vista, contraditorio da
afirmacao de Porfirio, em Carta a Marcela, 18, de que a manutengao
dos cultos tradicionais, patrios, consiste no maior fruto da piedade
religiosa. O autor recorre a uma interpretacao figurada da passagem
para ndo contradizer o preceito porfiriano de uma conduta de vida
calcada na concep¢do unitiria do sagrado e em praticas
espiritualizadas e ascéticas de veneracao. Segundo Johnson (2013), o
contexto mais amplo da afirmacao deixaria claro que o filésofo de
Tiro ndo teria em mente os sacrificios tradicionais. Pautando-se pela
posicdo de Porfirio de que uma pessoa desenvolve seu conhecimento
de Deus ndo por meio de sacrificios, mas pela pratica da virtude - e
considerando as prescricoes porfirianas de sacrificios ndo sangrentos
em seu De abstinentia - o estudioso compreende os “altares de Deus”
mencionados na passagem como uma metafora para praticas
filosoficas ou contemplativas realizadas espiritualmente pelos sabios.



A PESTE DO CRISTIANISMO 11

Contudo, se o discipulo de Plotino propugna sistematicamente
uma conduta de vida espiritualizada, em que a busca por Deus se da
em termos de uma pratica virtuosa e de dedicacdao continua ao
conhecimento da verdade, desarticulada de preocupa¢des mundanas
e corpoOreas, é necessario distinguir a quais interlocutores da
hierarquia social cada enunciado se dirige. Na visdo porfiriana, todas
as tradicdes espirituais, sendas salvificas e expressdes étnico-
religiosas, a despeito de serem relativas e estarem presas a
multiplicidade - o que as distancia, pois, da unicidade da verdade
ultima -, possuem seu valor, seu papel na ordenacao do ser e sua
compreensao, ainda que parcial, da realidade. Nao obstante, apenas
o seleto grupo daqueles que se dedicam a filosofia (a elite espiritual
da qual Porfirio, naturalmente, faz parte) é capaz de ascender
efetivamente a univocidade da verdade e a fonte do ser.

Se se preconiza, de forma tdo premente, a conservacao dos cultos
tradicionais, ndo ha de se recorrer ai, nos parece, a uma leitura
figurativa, superinterpretando o texto, mas compreender que nao é
Marcela que Porfirio tem em vista ao enunciar esse trecho especifico
do discurso. Da esposa, ele reconhece explicitamente as qualidades
filosoficas; como observa Clark (2007), Marcela, viiva de um
companheiro de estudos do filésofo de Tiro, ndo era uma pessoa
comum, mas uma iniciada na via filoséfica que também trilhava o
caminho de retorno da alma.

Logo, aqueles que buscam a sabedoria devem reconhecer a
importancia da tradicdo, ainda que a ultrapassem - a verdadeira
sabedoria transcende as tradicOes religiosas. A dicotomia é simples:
que o vulgo, pois, se ocupe dos altares, ritos e sacrificios; aos
filosofos, pois, a filosofia.

Nesse sentido, Schott afirma:

Recognizing that Porphyry posits this hierarchical
relationship ~ between  higher  and  lower
comprehensions of cultural expression helps make
sense of his attitudes toward traditional religion. On
the one hand, Porphyry never denies the validity of
sacrificial religion; in fact, he offers explicit praise of
tradition: “For this is the greatest fruit of piety, to



12 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

honor the divine according to ancestral customs”
(Marc. 18). On the other hand, an intelligent person,
who is able to discern the different levels of
signification in ritual acts, recognizes that “The
consecrated altars of god do not harm, and if
neglected, do not help” (Marc. 18). Porphyry draws an
important distinction between the cult of the highest,
Platonic god and the cults of all other, culturally
specific deities. (2008, p. 86).

De fato, o que Porfirio promove, em sua perspectiva ecuménica
e universalista, é uma traducdo filoséfica de outras formas étnico-
culturais-religiosas presentes no Império, como demonstrado por
Johnson (2013). Uma translagdo que enfatiza os elementos de uma
verdade universal dispersamente presentes nas distintas tradicoes que
conformam a identidade dos varios povos. Em contrapartida, a
legitimidade dessas tradicoes depende substancialmente de sua
proépria tradutibilidade filos6fica; isto é, do potencial que apresentam
de convergirem ideologicamente, a partir de correspondéncias nem
sempre aparentes, com a concepcdo teologica neoplatonica. Como
assinala Schott: “Porphyry removes ‘universal’ meanings from their
‘native’ contexts. Fitting these ‘universal’ elements into his
ecumenical bricolage, he leaves behind everything specifically
‘Greek’ or ‘Egyptian.’.” (2008, p. 86)

O que Johnson (2013), nos parece, ndo sublinha suficientemente,
mas Schott (2008) destaca, é que essa traducdo se faz a partir de uma
matriz helenocéntrica, organicamente conjugada com a hegemonia
imperial romana que nao s6 a enquadra como, materialmente, a
viabiliza. Desse modo, a traducdo filosofica de formas e expressoes
étnico-culturais efetuada por Porfirio a partir do centro ideolégico do
Império redunda ndo s6 em um mapeamento dessas alteridades
culturais, mas também, a despeito de sua aparéncia equalizadora, em
uma forma de dominacdo ideolédgica, que corresponde a soberania
material objetiva das classes dominantes romanas centralizadas sobre
subalternizados e periferias do Império.

Entendemos ainda que o acento incisivo de Porfirio na
importancia dos cultos tradicionais no excerto da Carta a Marcela,
que ecoa tao significativamente o fragmento porfiriano analisado, é



A PESTE DO CRISTIANISMO 13

também uma critica tacita ao cristianismo. Nos dois textos, o fil6sofo
alerta para as consequéncias funestas do abandono das formas
tradicionais de religiosidade, pontuando, na Carta, que, se os deuses
ndo se movem pela ira, tampouco deixam de trazer prejuizos aos
homens quando ignorados. Nossa leitura dessa passagem busca
apreender a sofisticada elaboracdo da obra, que se vale de diferentes
procedimentos e recursos para contrapor, sutilmente, a cultura
helénica ao cristianismo, demonstrando a inferioridade deste em
comparacgao aquela (Sodano, 2006).

De outra parte, voltando ao fragmento do Contra os cristdos,
parece-nos acertada a suposicao de Harnack (2010, p. 361) de que a
cidade mencionada é Roma. Essa referéncia desempenha um papel
importante pois, retoricamente, implica uma extrapolagdo de
quaisquer particularismos ou limitagcdes geograficas, alcando o
ataque a um status englobante que reforca o retrato do cristianismo
como adversario antagonico do Império. A sombra que a ameaga
cristd projeta sobre Roma, pelo abandono das tradi¢des religiosas que
promove, é vista, por um nexo metonimico, como algo que paira
sobre o dominio imperial em sua totalidade.

Johnson (2013) nos oferece um panorama matizado das relagGes
de identidade/alteridade que Porfirio estabelece com Roma. Porém,
sua abordagem da problematica se fia, mormente, pela etnicidade: até
que ponto o filésofo de Tiro, barbaro convertido em intelectual
cosmopolita e beneficiario da expansao do Império se identifica com
um ethos romano ou mesmo helénico. Do nosso ponto de vista,
contudo, a questdo é compreender a atuacdo de Porfirio enquanto
pensador ideologicamente associado as classes dominantes da
intrincada e heterogénea sociedade em que vive, posto que, para além
dos privilégios de que goza pelas determinagoes histérico-sociais que
sobre si incidem, o sistema filos6fico que desenvolve e prescreve atua
de forma eminentemente conservadora, propugnando um ser e um
dever-ser (Lukacs, 2013) a favor da manutencdo do statu quo, isto é,
das relacGes e representacdes que constituem essa formagao social e
que ela repde ao se reproduzir. Em outras palavras, trata-se de
identificar o papel social que o fil6sofo platonico desempenha e como



14 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

o faz; e ndo as representacdes culturais ou filos6ficas com as quais
ele pessoal e subjetivamente possa ter se identificado.

Nesse sentido, Schott assinala a percepcao dos cristaos comuns
ao filésofo de Tiro e as classes dominantes no contexto imperial:

Porphyry and the emperors perceived the Christians as
a threat to imperial order, an order that depended on
stark contrasts between ruler and ruled, metropolis and
province. Christians, so Greco-Roman at the same
time that they seemed so entirely barbaric,
transgressed these boundaries. (2008, p. 100).

Para Porfirio, a perfeita ordenacdo, que emana desde aquele
principio metafisico que é superior e anterior ao intelecto e a partir
dele se desdobra, irradia-se pela realidade em seus diferentes niveis,
até atingir a esfera material. Assim, pode-se perceber que o
tendencial desprendimento do mundo da pdlis ndo implica uma
abdicacdo de sua responsabilidade para com ele, posto que parte
integrante de um cosmos unitario. Ainda que distante da identidade
perfeita do Um, a multiplicidade do mundo social ndo é
completamente estranha ao filésofo, que nela intervém. Plotino
combateu vigorosamente os gnosticos; Porfirio nao se furta a fazer o
mesmo com relacdo aos cristaos. Esse combate é, do ponto de vista
de sua praxis, socioideologico - visa a manutencao do ordenamento
da realidade por meio da ratificacdo das balizas que a organizam
segundo a cosmovisdo dominante. E por isso que a manutengio da
tradicdo religiosa, aparentemente alheia a teologia porfiriana, se
mostra tdo central em sua critica frente ao avanco do cristianismo.

Uma pandemia/um pandemonio

Resta-nos, agora examinar historicamente a peste que, durante
tantos anos, se apoderou da cidade - tocodtoV €TV KaTEIANQEV 1)
vooog v moAwv. Cook (2002) menciona vagamente a existéncia de
pestiléncias entre os anos de 253 e 268 EC; mas investigacdes mais
recentes permitiram uma identificacdo positiva da peste mencionada
pelo filésofo de Tiro com a chamada Praga de Cipriano, epidemia



A PESTE DO CRISTIANISMO 15

surgida em meados do terceiro século e que integra, com outros
variados e intrincados processos em diferentes regides e esferas
sociais, a famosa crise do século III.

Na verdade, o excerto de Contra os cristdos sobre o qual nos
debrucamos ndo é a tnica mencao de Porfirio de que dispomos a
respeito dessa praga. Conforme Harper (2015, p. 237), ha uma breve
men¢do a uma peste ndo identificada na Vida de Plotino (301 EC),
que pode ser, nos parece, seguramente relacionada a Praga de
Cipriano. Trata-se de uma passagem em que Porfirio, ao abordar os
costumes de higiene e saide de Plotino e mencionando que este sofria
de uma de moléstia intestinal, observa que o ancido nao ia aos banhos
puiblicos, mas era atendido diariamente em domicilio por uma equipe
de massagistas. O avango da peste, porém, os teria levado a morte,
tendo a auséncia do cuidado agravado a saude de Plotino:

Embora amitide acometido por um disttirbio intestinal,
ndo tolerava o clister, dizendo ndo ser préprio de um
ancido submeter-se a tais tratamentos, nem se
submeteu a tomar remédios teriacais, dizendo que ndo
se deve aceitar alimentos oriundos do corpo de
animais domésticos. Também se abstinha do banho,
mas recebia massagens todos os dias em casa. Quando
a peste se agravou, aconteceu de morrerem Sseus
massagistas e, como negligenciou esse tratamento,
deixou que nele se instalasse uma angina aguda.
(Porfirio, 2006, p. 164-165).

Embora ndo forneca mais detalhes, a passagem demonstra que o
impacto da pandemia continuou significativo por décadas (Harper,
2015, p. 237) - e em um contexto no qual ela ndo estava sendo
instrumentalizada para a critica aos cristaos. Talvez, como sugerem
Orsag, Mckinney e Reeder (2023), Plotino tenha intencionalmente
renunciado as massagens durante o surto, fator que, conjugado com
sua abstencao dos banhos ptiblicos, pode té-lo protegido do contéagio.
Por outro lado, pode-se supor que aqueles que se infectavam
procuravam alivio justamente nessas termas, como prescrito pela
medicina romana, o que deve ter facilitado a contaminagdo dos
massagistas mortos, que, presumivelmente, atendiam também nesses
espagos.



16 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

Ja na segunda metade do século II, o Império sofrera os impactos
de uma epidemia de grandes proporg¢des, no ja mencionado contexto
de recrudescimento do anticristianismo publico sob os Antoninos.
Referimo-nos, justamente, a Peste Antonina (165-180), hoje
considerada uma pandemia que afetou globalmente os territérios
romanos, que se estendiam, entdo, desde o que hoje é Portugal até a
Armeénia contemporanea, e de partes da moderna Alemanha até a
atual Argélia, com uma populacdo estimada em cerca de 50 milhdes
de habitantes (Saez, 2016). Calcula-se que a peste, atualmente
associada a variola, teria dizimado entre 5 e 15% desse contingente
populacional (Geoffroy; Diaz, 2020); sendo sua causa,
majoritariamente, atribuida aos cristaos, que entdo se expandiam e
eram, como assinalado, apontados como inimigos de Roma e de seus
deuses tradicionais.

J& a Praga de Cipriano, a que Porfirio se reporta no excerto de
seu Contra os cristdos e na Vida de Plotino, recebeu essa alcunha
gracas a Cipriano de Cartago - testemunha-chave do fenomeno.
Tascio Cecilio Cipriano era um bispo cristdao recém-convertido em
Cartago durante a peste, liderando comunidades cristas locais diante
do flagelo. Assim, para além da cultura material, as obras De
mortalitate (252 EC) e Ad Demetrianus (253 EC), redigidas pelo
bispo, figuram como as principais fontes primarias para o estudo da
praga, fornecendo informacoes detalhadas inclusive sobre seus
sintomas e enfrentamento.

De acordo com as conclusdes de Orsag, Mckinney e Reeder
(2023), a Praga de Cipriano foi provavelmente uma epidemia de febre
hemorragica viral causada pelo virus Marburg, patogénico da familia
do Ebola. Tendo origem na Africa ndo romana, o virus teria chegado
ao Império através do Egito, embora a regido dos Balcas tenha se
consolidado, posteriormente, como epicentro no orbis romanus. Os
autores enfatizam se tratar de uma pandemia, cuja duragdo situam
entre os anos de 248-262 EC, destacando a concentracdo de seus
impactos nos centros urbanos.

Sobre a cronologia da peste, diferentemente de pesquisas
precedentes e dos proprios autores romanos, Orsag, Mckinney e



A PESTE DO CRISTIANISMO 17

Reeder (2023) ndo atribuem ao mesmo surto as mortes ocorridas
entre 263 e 270; dentre as quais se destaca a do imperador Claudio
I1, ocorrida em 270. O soberano teria sido vitima de uma doenca que,
partindo dos godos que ele havia vitoriosamente combatido,
contaminara as tropas estacionadas em Sirmio. Os investigadores
concluem se tratar de um patégeno diferente daquele da Praga de
Cipriano e de origem externa, ndao endémica, no que parecem estar
corretos (Orsag; Mckinney; Reeder, 2023).

Seja como for, aos olhos dos contemporaneos, todos esses
eventos epidémicos apareciam, naturalmente, como um sé flagelo
que se arrastava por anos, assolando ora uma ora outra localidade
com mais énfase. Isso é significativo se pensarmos que a datagao
convencional do Contra os cristdos é justamente 270, 0 mesmo ano
da morte de Claudio II.

Irrompendo, portanto, quase cem anos depois da Peste Antonina,
a pandemia do século III desempenhou um papel fundamental na
crise e trouxe implicacdes ainda mais significativas que sua
predecessora:

La Peste Antonina, que se desarrollé a fines del siglo
II, puede ser considerada global por las implicancias
y alcances que tuvo en el Imperio Romano. En el
inestable siglo III, la Peste Cipriana produjo
resultados atin peores por la debilidad del Estado
romano, a pesar de ser una pandemia en términos de
alcances bastante similar. [...] Mientras la principal y
mds importante consecuencia de la Peste Antonina fue
la alteracion de la estructura productiva con efectos
importantes en la economia del imperio, la
consecuencia mds importante de la Peste Cipriana
seria en el aspecto ideoldgico-religioso.

En clave militar las bajas por enfermedades en un
contexto donde los hombres hdbiles para el servicio
eran escasos, produjo un impacto al no disponer de
tropas para defender las fronteras. Los pueblos del
norte, migrando por la presién climdtica, presionaron
las fronteras y el ejército no fue capaz de impedirlo;
este proceso de invasiones junto con la emergencia
del cristianismo como fe mayoritaria en la sociedad



18 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

son claves para comprender el fin del mundo antiguo.
(Geoffroy; Diaz, 2020, p. 454).

As injungoes postas pela pandemia sdo cruciais para a apreensao
da dindmica histérica que configura o periodo, dado que a Praga de
Cipriano tanto enseja novos dilemas quanto atua como catalisador de
processos de desagregacao, instabilidade e tensdo social que ja
vinham se desenvolvendo. Sob esse viés, a crise se revela enquanto
um plexo de problematicas que se coagulam no periodo em questdo,
ndo sendo possivel atribuir-lhe uma causalidade unilateral ou
imediata, ja que se trata de processos que se retroalimentam
reflexivamente.

Dentre os influxos da peste, ndo devemos subestimar aqueles
especificamente ideolégico-religiosos, pois, a despeito de sua
processualidade menos aparente e mais elusiva, suas reverberagoes
tendem a irradiar de modo bastante amplo, assumindo, por meio de
intrincadas mediagOes, objetificacdes absolutamente concretas. A
crise do terceiro século constituiu um verdadeiro ponto de inflexao
para a dinamica religiosa no ambito do Império. O denso complexo
de problematicas vivenciado pela sociedade romana tanto poria em
xeque as religiosidades publicas e privadas tradicionais - cuja
resposta repressiva seria sistematica e incisiva - quanto alimentaria
uma posterior expansdao do cristianismo (atravessada por conflitos
intestinos) em muitas regioes e dimensdes do Império. Na realidade,
desde o inicio da pandemia, a reacdo das autoridades institucionais
se deu, em larga medida, por meio da acdo religiosa e, em um
panorama como esse, 0S cristdos mantiveram sua condi¢dao de bode
expiatorio preferencial.

Do ponto de vista politico-institucional, apds derrotar Filipe, o
Arabe, que reinara entre fevereiro de 244 e setembro de 249, Décio
se tornou imperador. Filipe teria sido simpatico ao cristianismo ou
mesmo o primeiro imperador cristdo de Roma, o que faz de Décio o
perfeito antipoda de seu antecessor. A transi¢cao anunciava, desde o
inicio, uma mudanca drastica de rumo na conducdo das questdes
espirituais, com uma perspectiva nada auspiciosa para o cristianismo.
Parece plausivel, pois, considerar que a Praga de Cipriano tenha sido



A PESTE DO CRISTIANISMO 19

uma motivacdo importante para que o novo governante, de perfil
eminentemente conservador, promulgasse um édito, no inicio de 250
EC, exigindo que todos os cidaddos propiciassem um sacrificio aos
deuses perante magistrados de sua comunidade em favor da
seguranca do Império e como demonstragao de lealdade. Para aqueles
que performatizassem o rito seria entregue um libellus, isto é, um
certificado que atestava o respeito a exigéncia religiosa imperial; para
quem se recusasse a fazé-lo, havia toda uma estrutura disponivel para
resguardar, repressivamente, a ordem instituida. (Harper, 2017)

Como pontua Sordi (2011), Décio promoveu uma ampla
propaganda calcada na restauracgao religiosa - discurso absolutamente
consonante com um anticristianismo de forte apelo popular
sobredeterminado pela conjuntura critica. A imagem entdo projetada
pela ideologia imperial se coagula no epiteto restitutor sacrorum,
atribuido a Décio em uma inscri¢ao epigrafica encontrada na antiga
cidade de Cosa. E significativo que esse epiteto s6 seria retomado por
Juliano, o Apostata (Marelli, 1984; Sordi, 2011). Inequivocamente,
Décio buscou angariar o favor de parcelas significativas tanto das
elites conservadoras quanto da opinido publica mais ampla que se
opunha a politica de tolerancia religiosa que vigorara nas décadas
precedentes.

A culpabilizacdo dos cristdos pela Praga de Cipriano foi um
expediente ideoldgico amplamente difundido. Se Porfirio enuncia a
acusacdo em Roma, em uma época em que a peste ja arrefecera,
Cipriano ja se defendera dela, em Cartago, anos antes e em pleno
morticinio. Contudo, a adesdao popular a perseguicdo dos cristdaos de
forma mais objetiva variou muito de cidade para cidade (Sordi,
2011). Enquanto em Roma a repressdo enfraqueceu depois de
algumas prisdes e mortes, dentre estas, a do Papa Fabiano, em 250;
na Africa romana, que era entdo um dos principais focos de tensdo
religiosa do Império, a perseguicdo assumiu contornos mais
violentos.

Esse panorama reforca a centralidade do testemunho legado por
Cipriano. Das duas principais composicoes do bispo que abordam a
pandemia, De mortalitate foi redigida para a propria comunidade



20 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

cristd local para oferecer consolo diante da tribulagcdo, explanacdes
que propiciassem a atribuicdo de sentido religioso a calamidade e
orientacdes sobre como enfrenta-la. Por sua vez, Ad Demetrianus
apresenta elementos ainda mais caros a presente reflexao, dado que a
epistola, de cariz apologético, busca contestar a acusacao de que os
cristdos seriam os responsaveis pelos infortinios do Império. O
destinatario era provavelmente um magistrado e retorico, adversario
dedicado dos cristdos em Cartago. Embora ndo disponhamos do seu
lado da polémica, depreende-se da refutacao de Cipriano que a
estratégia de Demetriano consistiu basicamente na usual acusacao de
que as calamidades que se abatiam sobre o Império eram efeito do
desprezo cristdo pelos deuses tradicionais. A resposta de varios
apologistas, como dito, dentre eles, Cipriano, foi que essas mazelas
eram realmente castigos divinos, mas que estes estavam sendo
infligidos aos romanos pelo deus cristdo, em fungdo de sua maldade,
de sua recusa da verdade e de sua insisténcia em perseguir o
cristianismo. (Deferrari, 2007, p. 163)

Cipriano inicia seu discurso afirmando que por muito tempo
ignorou, pacientemente, os ataques de Demetriano, mas que é
chegada a hora de responder as acusagdes de que os cristdos sdo
responsaveis pelas guerras frequentes, pela exacerbagdo da peste e da
fome e pelos danos causados pelas secas. Segundo o bispo cartaginés,
a continuidade de seu resignado siléncio poderia ser interpretada
como admissdo de culpa, o que lhe constrangia a responder a altura
(Ad Demetrianus, 1I). Em uma diccdo ndo muito distante da de
Tertuliano, Origenes e Arnébio, Cipriano procura refutar a
culpabilizacdo dos cristaos pelos males que acometem a sociedade:

Dixisti per nos fieri et quod nobis debeant inputari
omnia ista quibus nunc mundus quatitur et urguetur,
quod dii uestri a nobis non colantur. (Ad Demetrianus
3)

Disseste que por no6s sao causadas e a nés devem ser
imputadas todas essas coisas pelas quais agora o
mundo é abalado e oprimido, pois vossos deuses nao
sdo por noés cultuados.



A PESTE DO CRISTIANISMO 21

[...] nec dicatis mala accidere, quia dii uestri a nobis
non colantur, sed sciatis esse hanc iram Dei, Dei hanc
esse censuram. ut qui beneficiis non intellegitur uel
plagis intellegatur. (Ad Demetrianus 23)

[...] e ndo digais que os males sucedem porque vossos
deuses ndo sdo por nés cultuados, mas saibais que esta
é a ira de Deus, esta é a censura de Deus. De modo que
quem ndo é conhecido pelos seus beneficios pelo
menos por suas pragas seja conhecido.

Como se nota, ha um intrincado entrelacamento entre a esfera da
religiosidade e o processo pandémico que vem a luz com a Praga.
Nesse sentido, Harper (2016) e Silva e Lima Neto (2020) enfatizam
ndo s6 os impactos decisivos dessa peste sobre a dindmica social
romana, mas assinalam uma ligacao umbilical entre a Praga e as
perseguicoes aos cristaos levadas a cabo no século III.

Assim, a culpabilizacdo do cristianismo pelas mazelas sofridas
pela sociedade romana nos séculos II e III ndo constitui uma
circunstancia secundaria no cenario entdo delineado. O fato de que
tantos autores cristdos se dediquem a contestar essa acusacao
demonstra o peso que ela assumiu na tessitura de respostas
ideoldgicas naqueles contextos de crise. Aparentemente, esses
autores se deram conta de que se tratava de um discurso capaz de
inflar a animosidade publica contra o cristianismo, dada sua
ressonancia popular, contribuindo para justificar acoes estatais
conservadoras e repressivas.

O fragmento de Contra os cristdos, preservado por Eusébio, cuja
importancia é ainda maior dada a confiabilidade de sua autoria, deve,
pois, ser lido ndo como critica original ao cristianismo, mas como
parte de um embate ideol4gico-discursivo mais amplo. A medida que
sucessivos processos de tensionamento e instabilidade social vao
aflorando historicamente na sociedade imperial, classes dominantes
e opinido publica parecem interseccionar-se na busca por um bode
expiatério conveniente.

E isso se aplica quer a pagdos quer a cristdos, posto que, de
ambos os lados, sdao formuladas respostas ideoldgico-pragmaticas



22 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

para uma conjuntura critica. A ideologia religiosa intervém como
complexo de representacOes, acerca dessa realidade, que conjuga
uma concepcao do ser com uma do dever-ser, as quais tornam o
cotidiano - por mais critico, instavel e ameacador que este se
apresente - manobravel, suportavel, dotado de sentido e idealmente
organizado. Tal processo, por conseguinte, enseja uma praxis social
e subjetivamente funcional, consoante com as necessidades postas
pelas circunstancias sociais. E sob esse prisma que se conformam
complexos ideoldgicos que abarcam representacdes dicotdmicas
relacionais, que se expressam por posi¢cdes antagonicas, tais como
um “noés” e um “eles”, “bem” e “mal”, “certo” e “errado”, ou, nesse
caso, a separacao entre piedosos, de um lado, e causadores da ira
divina, de outro; o que serve para pagaos e cristaos.

Ainda que a filosofia porfiriana prescreva uma religiosidade
desprendida do sensivel e pautada pelo cultivo pessoal de virtudes
espiritualizadas, esses sdo, claro esta, os meios pelos quais deve ser
conduzida a vida do fil6sofo: membro da elite intelectual-espiritual
do mundo dos homens. Esse seleto grupo se dedica ao conhecimento
da verdade que foi desenvolvido e abrigado pela tradicdo platénica,
mas que também se manifesta, parcial e fragmentariamente, em
outras culturas étnico-religiosas.

Por outro lado, a manutencdao dos cultos tradicionais, a
observacao dos costumes patrios e dos ritos convencionais € vital, na
oOtica porfiriana, para a preservacao de uma ordem e coesdo sociais
que, malgrado terrenas, espelhariam um ordenamento deveras
superior. Esse zelo pela tradicdo e pela hierarquia do mundo bem
como pela chave filoséfica que permite compreendé-lo é o que
motiva a combativa posicao que o filésofo assume frente aos cristaos.

E também por meio dessa cartografia ideolégica que Porfirio
compreende os distirbios que acometem a vida social dos homens
em sua articulacdo com aqueles que afetam o mundo dos deuses,
encontrando na espiritualidade crista - que, ao afirmar-se
intransigentemente como verdade tinica, rompe até mesmo os limites
da relativamente flexivel alteridade porfiriana - a fonte das
conturbacdes a sua volta. O cristianismo arroga para si, com seu



A PESTE DO CRISTIANISMO 23

exclusivismo religioso, ndo o direito de ser uma verdade, mas o de
ser a verdade. Ao fazé-lo, tanto coloca em xeque os privilégios e os
poderes de Porfirio enquanto representante da ideologia dominante
quanto desestabiliza os principios que o filosofo de Tiro concebe
como ordenadores da realidade em seus diferentes niveis de
configuracdo.

E se, como mostramos, no periodo em questdo, os cristaos leem
as calamidades que assolam os homens de forma em tudo analoga,
ainda que pelo avesso, claro esta que nenhum lado se vé desprovido
dessa peca-chave: o outro - para que o quebra-cabeca do dia a dia,
conquanto amedrontador, pareca lenitivamente completo, oferecendo
um sentido maior e funcional para a penosa existéncia cotidiana de
cada individuo.

Disponibilidade de Dados

Nao aplicavel.

Bibliografia

ADDEY, C. (2022). Dreams, Medicine and Healing in Late
Antiquity: Oneiromancy (Dream Divination) in Porphyry’s
Philosophy From Oracles. In: COUTINHO, L.; FERNANDES, E.
(org.). Cura e encantamento: rito, mito e psicologia. Brasilia-DF,
Tanto Mar, p. 113-148.

BARACAT JUNIOR, J. C. (2006). Porfirio. Sobre a vida de Plotino
e a organizagdo de seus livros. In: BARACAT JUNIOR, J. C.
Plotino, Enéadas 1, II e III; Porfirio, Vida de Plotino, introdugdo,
tradugdo e notas. Tese. Universidade Estadual de Campinas,
Campinas.

BECERRA, J. D. (2011). Porfirio. [IPOX MAPKEAAAN. México,
UNAM.

CHEVITARESE, A. L. (2006). Cristianismo e Império Romano. In:
SILVA, G. V. da; MENDES, N. M. Repensando o Império Romano:
perspectiva socioeconémica, politica e cultural. Rio de Janeiro,
EDUFES, p. 161-174.



24 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

CLARK, G. (2007). Augustine’s Porphyry and the Universal Way of
Salvation. In: KARAMANOLIS, G.; SHEPPARD, A. Studies on
Porphyry. London, University of London, p. 127-140.

COOK, J. G. (2002). The Interpretation of the New Testament in
Greco-Roman Paganism. Peabody, Hendrickson Publishers.

COOK, J. G. (2004). The Interpretation of the Old Testament in
Greco-Roman Paganism. Tubingen, Mohr Siebeck.

CORNELLI, G. (2006). Jesus “Homem Divino”: para uma histéria
comparada do termo no mundo antigo”. In: CHEVITARESE, A. L.;
CORNELLI, G.; SELVATICI, M. (org.). Jesus de Nazaré: uma
outra histéria. Sao Paulo, Annablume/Fapesp, p. 61-82.

DEFERRARI, R. J. (2007). Cyprian. Treatises. Washington, The
Catholic University of America Press.

DINDORF, L. (ed.) (1867). Eusebii Caesariensis. Praeparatio
Evangelica. Volumes 1-2. Leipzig, Teubner.

GEOFFRQOY, A. S.; DIAZ, J. P. (2020). From the Antonine Plague
to the Cyprian Plague: Scopes and consequences of global plagues in
the Roman Empire in the 3rd century AD. Revista chilena de
infectologia 37, n. 4, p. 450-455.

HARPER, K. (2016). Another Eye-witness to the Plague described
by Cyprian and notes on the “Persecution of Decius”. Journal of
Roman Archaeology 29, p. 473-476.

HARPER, K. (2015). Pandemics and passages to late antiquity:
rethinking the plague of c.249-270 described by Cyprian. Journal of
Roman Archaeology 28, p. 223-260.

HARPER, K. (2017). The Fate of Rome: Climate, Disease, and the
End of an Empire. Princeton, Princeton University Press.

HARTEL, W. von (ed.) (1868). Cyprian. S. Thasci Caecili Cypriani
Opera Omnia. Corpus Scriptorum Eccl. Latinorum. Volume 3.1. Ed.
Vienna, Gerold.

HENDERSON, J. (ed.) (1977). Tertullian. Apology; De spectaculis.
Trad. T.R. Glover. Minucius Felix. Octavius. Trad. G. H. Rendall.
The Loeb Classical Library. Cambridge, Harvard University Press.



A PESTE DO CRISTIANISMO 25

ISLAS, J. D. B. (2011). Introduccién general. In: ISLAS, J. D. B.
(2011). Porfirio. [TIPOX MAPKEAAAN. México: UNAM, p. 17-103.

JOHNSON, A. P. (2013). Religion and Identity in Porphyry of Tyre:
The Limits of Hellenism in Late Antiquity. Cambridge, Cambridge
University Press.

KLOSTERMANN, E. (1976). Origenes. Matthduserkldrung. Vol. I1.
Origenes Werke XI. Berlin, Akademie-Verlag.

LUKACS, G. (2013). Para uma ontologia do ser social. Vol. 2. Trad.
N. Schneider, I. Tonet e R. V. Fortes. Sdo Paulo, Boitempo.

MARELLI, U. (1984). L'epigrafe di Decio a Cosa e l'epiteto di
«restitutor sacrorum». Aevum 58, f. 1, p. 52-56.

MARX, K.; ENGELS, F. (2007). A ideologia alemd. Trad. R.
Enderle, N. Schneider e L. C. Martorano. Sdo Paulo, Boitempo.

MORLET, S. (2011). Eusebius polemic against Porphyry: a
reassessment. In: INOWLOCKI, S.; ZAMAGNI, C. (ed.).
Reconsidering Eusebius: collected papers on literary, historical, and
theological issues. Leiden; Boston, Brill, p. 119-150.

MUSCOLINO, G. (ed.). (2009). Porfirio. Contro i cristiani: nella
raccolta di A. von Harnack con tutti i nuovi frammenti in appendice.
Presentazione di G. Girgenti. Milano, Bompiani.

OEHLER, F. (ed.) (1846). Arnobius. Adversus nationes. Lib. VII.
Lipsiae: Typis et sumptibus Bernh, Tauchnitz.

ORSAG, M.; MCKINNEY; A. E.; REEDER, D. M. (2023).
Interdisciplinary Insights from the Plague of Cyprian: Pathology,
Epidemiology, Ecology and History. Cham/Switzerland, Palgrave
Macmillan.

SAEZ, A. (2016) The Antonine plague: A global pestilence in the II
century d.C. Revista chilena de infectologia 33, n. 2, p. 218-221.

SCHOTT, J. M. (2008). Christianity, empire and the making of
religion in late antiquity. Philadelphia, University of Pennsylvania
Press.

SILVA, E. C. M. da; LIMA NETO, B. M. (2020). A Praga de
Cipriano de Cartago (c. 249-270 D.C.): uma resposta politica e social
a pandemia. PHOINIX 26, v. 2, p. 157-187.



26 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03529.

SIMMONS, M. B. (1995). Arnobius of Sicca: Religious Conflict and
Competition in the Age of Diocletian. Oxford, Clarendon Press.

SODANO, A. R. (trad.) (2005). Porfirio. Astinenza dagli animali.
Prefazione, introduzione e apparati di G. Girgenti. Mildo, Bompiani.

SODANO, A. R. (2006). Porfirio. Vangelo di un pagano. Lettera a
Marcela, Contro Boeto, Sull’anima, Sul “Conosci te stesso”. Seguito
da Vita di Porfirio di Eunapio. Milano, Bompiani.

SORDI, M. (1983). I cristiani e I’Impero Romano. Milano, Jaca
Book.

Editores: Beatriz de Paoli & Gabriele Cornelli

Submetido em 28/06/2024 e aprovado para publicacao em 02/10/2025

o o

Este é um artigo de acesso livre distribuido nos termos da licenca Creative
Commons Attribution, que permite uso irrestrito, distribuicao e reproducao em
qualquer meio, desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado.

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse
http://www.scielo.br/archai e conhega nossas Diretrizes para Autores.



http://www.scielo.br/archai

