
https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_21 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTICOLO 

Il papiro di Ai Khanoum, frammento di 

Senocrate e di Aristotele: 

Alcune proposte testuali ed esegetiche 

The Ai Khanoum Papyrus, Xenocrates’ and Aristotle’s 

Fragment: Some Textual and Exegetical Suggestions 

Davide Pasanisi i 
https://orcid.org/0009-0004-9351-9836 

davidepasanisi@uniroma1.it 

i Università La Sapienza – Roma – Itália 

PASANISI, D. (2025). Il Papiro di Ai Khanoum, frammento di Senocrate e di 
Aristotele: Alcune proposte testuali ed esegetiche. Archai 35, e03521. 

 

 

https://orcid.org/0009-0004-9351-9836
mailto:davidepasanisi@uniroma1.it


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

Riassunto: In questo contributo intendo ricostruire lo stato dell’arte 

concernente il papiro di Ai Khanoum, rinvenuto in Afghanistan nel 

1977, che riporta il frammento di un dialogo di argomento platonico, 

risalente alla seconda metà del III sec. a.C. Ripercorrendo gli studi 

che se ne sono occupati, si portano nuovi argomenti a sostegno di 

alcune proposte esegetiche: viene in particolare abbracciata la teoria 

secondo la quale la dottrina discussa nel breve testo sarebbe da 

ricondurre a Senocrate; si appoggia inoltre la posizione degli studiosi 

che attribuiscono il frammento al perduto De philosophia 

aristotelico, portato probabilmente ad Ai Khanoum dal peripatetico 

Clearco di Soli. L’analisi si avvale inoltre di una nuova proposta di 

ricostruzione del testo greco, più vicina alle tracce di inchiostro 

visibili nelle foto dell’originale (ormai disperso), nonché di una 

conseguente nuova traduzione italiana che tenga conto delle 

particolarità e delle asperità del testo greco. 

Parole Chiave: Aristotele, Senocrate, Clearco di Soli, Ai Khanoum, 

De Philosophia. 

Abstract: In this article, I intend to reconstruct the current state of 

research concerning the Ai Khanoum papyrus, found in Afghanistan 

in 1977, which contains a fragment of a dialogue on a Platonic subject 

dating from the second half of the 3rd century BCE. By reviewing 

existing studies, I present new arguments in support of certain 

exegetical proposals. In particular, I adopt the theory that the doctrine 

discussed in this brief text can be traced back to Xenocrates. 

Additionally, I support the position of those scholars who attribute 

the fragment to the lost Aristotelian work De philosophia, likely 

brought to Ai Khanoum by the Peripatetic Clearchus of Soli. This 

analysis also incorporates a newly proposed reconstruction of the 

Greek text, which is more closely aligned with the ink traces visible 

in photographs of the now-lost original, as well as a subsequent new 

Italian translation that accounts for the peculiarities and roughness of 

the Greek text. 

Keywords: Aristotle, Xenocrates, Clearchus of Soli, Ai Khanoum, 

De Philosophia. 

 

 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  3 

 

Il Papiro di Ai Khanoum 

Nel novembre1* del 1961 il re dell’Afghanistan, Mohammed 

Zahir Shah, durante una battuta di caccia nella provincia 

settentrionale del Qataghan (odierno Takhar), quasi al confine con 

l’URSS (odierno Tagikistan), si imbatté in delle rovine archeologiche 

– un cippo e un capitello corinzio – che lo colpirono. Si rivolse allora 

a Daniel Schlumberger, direttore della Delegazione archeologica 

francese in Sogdiana, invitandolo ad approfondire gli studi. Qui, nella 

località di Ai Khanoum,2 situata proprio allo sbocco del fiume 

Kokcha nel Panj, gli archeologi francesi ritrovarono i resti di 

un’antica città greca di epoca ellenistica, risalente alla prima metà del 

IV secolo a.C.,3 dunque assai prossima alla spedizione di Alessandro 

Magno. La città di Ai Khanoum era stata la capitale del regno greco-

ellenistico della Battriana, ma fu distrutta circa 150 anni dopo la sua 

fondazione, intorno al 145 a.C., sotto la pressione degli invasori 

sciti.4 

Questa scoperta, senza precedenti in Afghanistan, offrì agli 

studiosi un enorme numero di reperti, perlopiù archeologici. Ancora 

più sensazionale fu dunque la scoperta di testi papiracei, accadimento 

raro al di fuori dall’Egitto. Il 18 settembre del 1977, infatti, 

all’interno della tesoreria del palazzo – centro politico-

amministrativo della città – gli archeologi rinvennero un testo 

                                                 
1Ringrazio in particolar modo il Prof. Francesco Verde per aver discusso con me 

la ricostruzione testuale, la traduzione e l’interpretazione di questo testo, offrendo 

preziosi consigli e suggerimenti; ogni eventuale errore è naturalmente da 

ricondurre al sottoscritto. 
2Discussa è l’identificazione del sito con l’antica Alessandria sull’Oxus, suggerita 

da alcuni studiosi (cfr. Dorandi 2014, p. 66) e negata da altri (cfr. Hoffmann 2016, 

n. 1 pp. 165-66 e Boffo 2017, p. 228). 
3Lyonnet 2012, pp. 157-59 e Martinez-Sève 2020, pp. 357-60 propongono come 

datazione per la fondazione il regno di Antioco I (281-61 a.C.). 
4Schlumberger-Bernard 1965, Hoffmann 2016. 



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

papiraceo di enorme importanza. Lo stato deteriorato del materiale 

fece sì che il papiro in sé si dissolvesse contestualmente alla sua 

scoperta, tuttavia le zolle di terra dura con le quali era stato a contatto 

per secoli ne avevano assorbito la forma e l’inchiostro, come per 

decalcomania, facendo sì che una porzione di testo sopravvivesse e 

risultasse leggibile.5 Il reperto fu portato al Museo nazionale 

dell’Afghanistan a Kabul e registrato sotto il nome di Akh III B 77, 

P.O. 154. Tuttavia gli eventi politici violenti che hanno devastato 

l’Afghanistan a partire dal colpo di Stato di Mohammed Daud – che 

detronizzò Mohammed Zahir nel 1973 – hanno fatto perdere le tracce 

degli undici pezzi di argilla conservati al museo, che sono oggi 

considerati perduti. Ogni possibile ricostruzione testuale si basa 

inevitabilmente sulle foto che scattò Claude Rapin nella sua editio 

princeps del 1987.6 

Il papiro, databile tra il 300 e il 250 a.C.,7 si compone di quattro 

colonne di testo, delle quali solo tre sono leggibili. Ogni colonna si 

compone di almeno 28 righe e il papiro è stato probabilmente 

confezionato in Occidente, dal momento che nella Battriana era più 

diffusa la pergamena del papiro. Le parole leggibili fanno intendere 

che si tratta di un dialogo, sul modello di quello platonico, di tipo 

“indiretto” o “narrato”, in cui un personaggio riporta il contenuto di 

una conversazione alla quale ha assistito o che gli è stata riferita: lo 

dimostrano gli εἶπεν in II.7, III.13 e (probabilmente) IV.6 e IV.14. 

Già a una prima, superficiale analisi, emerge come il testo abbia un 

contenuto eminentemente filosofico, e più in particolare platonico. 

L’elemento straordinario della scoperta è che il papiro sarebbe un 

testimone vicinissimo, cronologicamente, all’autore del testo che 

riporta: un caso assolutamente unico per quanto riguarda la prima 

Accademia e che costituisce di conseguenza un documento 

                                                 
5 Il resoconto delle scoperte si trova in Schlumberger-Bernard 1965 e Bernard 

1978, ripreso poi da Hoffmann 2016. 
6 Rapin 19871 e Rapin-Hadot-Cavallo 1987; cfr. Bonazzi in CPF, p. 4. 
7 Cfr. Hoffmann 2016, pp. 180-84, il quale – vagliato lo status quaestionis – 

propende per una datazione alta. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  5 

preziosissimo per approfondire le nostre conoscenze di un contesto 

culturale del quale non ci sono pervenuti che alcuni frammenti. 

Clearco ad Ai Khanoum? 

Ai Khanoum si trova a più di cinquemila chilometri da Atene e 

dista meno di cinquecento chilometri dall’attuale confine con la 

Repubblica Popolare Cinese. Se lo si tiene presente, non si può fare 

a meno di chiedersi come sia possibile che un dialogo filosofico di 

argomento platonico sia giunto ai limiti del mondo conosciuto così 

pochi anni dopo la fondazione della città, così pochi anni dopo 

l’insegnamento di Platone e di Aristotele. 

La risposta sembra giungere dagli stessi scavi archeologici ad Ai 

Khanoum. Il 22 ottobre del 1966, infatti, la delegazione francese 

aveva portato alla luce un blocco di calcare bianco di 65x28x46 cm, 

con una eloquente iscrizione: 

 

Dagli uomini più antichi sono state consacrate queste sapienti 

parole, facili da conoscere, nella santissima Pito: 

da lì le copiò attentamente (ἐπιφραδέως) Clearco 

per mostrarle splendenti nel temenos di Kineas.8 

 

Accanto a questo epigramma è riportato sul blocco un motto 

delfico: «da bambino sii educato, da adolescente controllato, a metà 

[della vita] giusto, da anziano buon consigliere, morendo [sii o sarai] 

senza rimpianti».9 Queste cinque massime dovevano chiudere la lista 

delfica, che – come sappiamo dalle fonti antiche – si componeva nel 

complesso di 147 detti.10 L’epigrafista Louis Robert, che ha curato la 

prima edizione e commento di questa iscrizione nel 1968, ha tratto le 

                                                 
8 Robert 1968, p. 422, trad. mia. 
9 Robert 1968, p. 424. 
10 Cfr. Verhasselt 2022, pp. 533-35, che suggerisce di confrontare i frammenti di 

Ai Khanoum con la lista di massime delfiche proposta dal codex Vratislavensis 

Rehdigeranus gr. 12 piuttosto che con la più frequentata lista di Sosiade (apud 

Stobeo II 1, 173), in quanto la stele di Ai Khanoum conferma in due luoghi le 

lezioni del codex. 



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

seguenti conclusioni: in primo luogo, il blocco di calcare costituiva 

la base di una stele ben più grande, sulla quale erano riportati tutti i 

147 motti delfici. In secondo luogo, la datazione dell’iscrizione è da 

collocare a cavallo tra IV e III secolo a.C., approssimativamente lo 

stesso periodo del frammento papiraceo. Quanto a Kineas, egli 

congettura che potesse trattarsi dell’ecista della città, per il quale era 

stato costruito un heroon dotato – come di consueto – di un temenos, 

ovvero di un recinto sacro, al cui interno era stata evidentemente 

eretta la stele. 

La menzione più particolare sicuramente è quella di Clearco. 

L’ipotesi più convincente che è stata avanzata è che si trattasse di 

Clearco di Soli, un filosofo peripatetico dagli interessi alquanto 

variegati.11 Fu sempre Robert ad avanzare questa ipotesi,12 sulla base 

di alcune considerazioni: 1) la precisione nella copiatura del testo 

delfico (ἐπιφραδέως) sembra indicare la «conscience de philologue» 

propria di un Peripatetico; 2) Aristotele stesso era interessato alla 

saggezza delfica, dal momento che ogni menzione dei Sette Sapienti 

e dei loro detti nel corpus è sempre compiuta con rispetto verso la 

loro sapienza; 3) Clearco di Soli, nel suo Sui proverbi, si interessò a 

Delfi e ne narrò alcuni aneddoti (frr. 68, 79a Dorandi) oltre a 

occuparsi dei Sette Sapienti (frr. 81, 82, 101 D);13 4) Clearco era 

interessato alle origini e agli usi di moltissimi popoli, e tra gli altri 

dei Magi e dei Gimnosofisti.14 

Se effettivamente l’epigramma parla di Clearco di Soli, come 

non concludere che sia stata la stessa persona che, in procinto di 

affrontare il lunghissimo viaggio per la Battriana, decise di portare 

con sé la sapienza degli antichi, sotto forma dei motti delfici, nonché 

la sapienza dei moderni, con questo dialogo di argomento platonico? 

A questa conclusione è giunto Robert, seguito ormai pressoché 

                                                 
11 Cfr. Dorandi 2006, Schorlemmer 2022 e Verde 20221. 
12 Robert 1968, pp. 441-57. 
13 Su Clearco e i Sette Sapienti cfr. Verhasselt 2022, pp. 517-32. 
14 Cfr. i frr. 6, 12-13 e 42-58 Dorandi. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  7 

unanimemente dagli studiosi.15 Clearco costituirebbe così la risposta 

ad alcuni quesiti di ordine storico posti dalla scoperta del papiro, ma 

ulteriori domande e problemi sono posti dal testo che esso riporta. 

Il Contenuto del Papiro 

Si riporta di seguito il testo greco16 e una nuova proposta di 

traduzione. 

 

Col. II 

 

------------------------------ 

2                       [οὐ μόνον 

         τῶν ἰδεῶν ϕάμ]ε̣γ 

4     [κοινωνεῖν τὰ] αἰσ̣̣θη̣τὰ 

ἀλλὰ̣ [κ]α̣ὶ ̣τ̣ὰ̣ς̣ ἰδέας αὐ- 

τὰς ἀλ[̣λ]ήλων — ϕάμεν̣ 

γὰρ εἶπεν — οὐκ̣ο̣ῦ̣ν̣ [τὸ] 

8     α̣ὐ̣τ̣ὸ αἴτ̣̣ιο̣ν τ̣ῶ̣[ν αὐτῶν] 

μὲ]ν ὅταν [ . . ] μετί̣σχει 

τ̣ῶ̣ν̣ ὄντων τ[ὰ]ς ἰδέας 

ὅπερ καὶ τ̣[ο]ῦ̣ μ̣ε̣[τέχ]ειν 

12   τ̣ἄλ̣λ̣[α δ]έ̣ τ̣[ο]ύ̣τ̣[ων] αἴτ̣̣ια̣ 

[ . . ]ν̣ ο̣ . . ω ̣. . . [ ] 

                                                 
15 Cfr. Hadot 1987, p. 248; Dorandi 2006, pp. 50-52 e 2014, pp. 66-67; Rougemont 

2012, pp. 202-08; Hoffmann 2016, pp. 203-28; Boffo 2017; Auffret 2019, pp. 44-

51; Verhasselt 2022, pp. 532-43; le reliquiae dell’iscrizione figurano nelle edizioni 

dei frammenti di Clearco di Taifacos (fr. 134) e Dorandi (frr. 102-104). Più scettici 

sull’identificazione del Clearco dell’epigramma con Clearco di Soli sono Narain 

1987, pp. 274-78 e Lerner 2003-2004, pp. 392-94. 
16 La ricostruzione del testo si basa essenzialmente su quella proposta da Isnardi 

Parente 1992, la quale, a mio avviso, più delle altre riesce a offrire un testo coerente 

e compiuto pur mantenendosi esegeticamente prudente. I punti in cui mi sono 

distaccato da Isnardi Parente sono indicati nell’apparato. È opportuno ricordare, 

d’altro canto, che il pessimo stato di conservazione dei resti non permette di 

avanzare altro che congetture, e ogni proposta di ricostruzione conserva 

inevitabilmente un certo grado di arbitrarietà. 



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

[αἴ]τιον . . . [               ] . 

[ . . ] . ς ἑτέρ[α̣ι̣ς . . ] καθʼ ἑ- 

16   [κά]στην [ἰδέα]ις εἰ μ[3-4] 

[ ± 3] . . . . πρὸς τ . [ ] . 

[  ] . . . α̣ . [ . . . ] . λα 

[   ] . νειδ[?]ων 

20   [  ±  8.  ἑκά]σ̣τ̣η̣ν̣ [ ? ] 

[  ± 10       ] . ω̣ [ 3-5 ] 

[        ] . . ο̣τητος 

[   ] . . . . π̣ο [1.-.2] 

24   [              αἰσ]θ̣ητῶ̣ν̣ [?] 

[        ]α̣ . εἰδῶν 

[   ] . νους [2.-.3] 

[        ] . . . [ ± 3] 

------------------------------ 

 

Col. III 

  

------------------------------ 

2          [   ± 6  ] . [          ] 

. . [       ] ὥ̣[στ]ε ̣

4     δ̣ι̣ὰ̣ [τούτων τῶν αὐ]τ̣ῶ̣ν̣ 

αἰ̣̣τ̣ίω̣[ν] . [ἀκίνητ]ο̣ν̣ ἀ- 

να̣γκαῖ̣ο̣ν̣ ε̣[ἶ̣ν̣α̣ι?] τὸ τῆς 

μ̣ε̣θ̣έ̣ξε̣ω̣ς αἴ̣̣[τι]ο̣ν̣, ἀκί- 

8     νητον γὰρ ἕκασ̣τον 

τῶν εἰδῶν δι̣ὰ ταῦτά 

τε καὶ τὸ τὴγ γένεσιν 

εἶναι καὶ τὴ̣ν ϕθορὰν 

12   ἀΐδιον τὴν̣ τ̣ῶ̣ν̣ αἰσθη- 

τῶν — ἀναγκαῖον εἶπεν — 

ἀλλὰ μὴγ καὶ κυριώ- 

τατόγ γε κα̣ὶ πρῶτον 

16   τῶν αἰτίων δόξειεν 

ἂν τοῦ̣[το] — δικαίω̣ς [?] — 

τοῦτο μὲγ γὰρ [αἴτι?]ο̣ν̣ 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  9 

πᾶσι καὶ ̣πάσαις ταῖς 

20   ἰδέαις̣ 2.-.3 ἀ[λλ]ή̣λων 

[ ± 2 ] . ω̣ . . [ ± 3 ]ωι̣̣ . [2-4] 

. ε̣ ο̣ὐ̣θ̣ὲ̣ν̣ ο̣ὐ̣θ̣ενὸς τ̣[  2.-.3   ] 

. . [3-4] . ει . αρ . [ ] 

24   . . . . . αὐ̣̣τ̣ω̣ . [                ] 

[ . ] ε . ειν τ̣ω̣ . . [         ] 

[ . ] 1.-.2 ω̣ν κ̣ . [           ] 

[ . ] . . . [                    ] 

28   [   ]  ?  [                           

------------------------------ 

 

Col. IV 

  

           ------------------------------ 

1     . ε . ε . . . . . . [                ] 

τ̣ . . . . . . αλ̣̣λ̣ . λ ̣. [       ] 

. . . . μ̣ερ̣ . ν̣ω̣ . [           ] 

      .  .  ν̣ε̣  .  τ̣αξ . μ̣ε̣ . . . . [ ± 2 ] 

γονωστε κα̣ . . . ε̣ . . . . . 

5     μανθάνεις γὰρ̣ [            ] 

– π̣άν̣υ̣ γε̣ ε̣ἶ̣π̣ε̣[ν — 5-6 ] 

      μὴν εἰ γε   . . .  [   ± 4  με- ] 

τέ̣χει τω . [        ] 

10   ἔσ̣τ̣α̣ι πρ̣ω̣ . . [                ] 

μὴ μετέχοι [                ] 

      ἄλλω . . [             ] 

λ̣ . . [                         ] 

εἶπ̣[εν —           ] 

15   τ̣[                       ] 

------------------------------ 

 

II.7 τὸ Vendruscolo, Lerner, Forcignanò, Auffret : ὡς Isnardi, Rapin, Rougemont 

II.8-9 [. .].ο.2.-3. ε̣ Cavallo, suggerendo ὅ[ταν]ε[.] (240) : τ̣ῶ[̣ν α]ὐ[ ] [τῶ]ν ̣. ου . [.2 

- 3.] Isnardi : τ̣ῶ̣[ν α]ὐ[̣ ] [τῶ]ν ̣ου̣ . [2.-.3] Rapin, Forcignanò : τ̣ο̣ῦ ̣μη̣̣[θη]νὸ̣ς̣ ἄλλ̣̣ου̣̣ 

/ ἄλ[̣λ]ου̣ ̣Vendruscolo : τ̣ο̣[ῦ σ]υ[γγε]νο̣ῦ̣ς [του] Lerner : τ̣ῶ̣[ν α]ὐ̣[ ] τῶν ου ̣. [ . . ] 

Rougemont : τ̣ο̣ῦ̣ ἄ[̣λλο]υ̣ [μὲ]ν οὐδε̣̣ν[ὸ̣ς] Auffret : τ̣ῶ̣[ν. .]. . τα̣. . . Bonazzi 



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

II.9 μετ̣ίσχει Isnardi, Rapin, Rougemont, Bonazzi : μ̣ε̣τίσ̣̣χει [?] Cavallo, 

Forcignanò : μετ̣ίσχει[ν] Vendruscolo, Lerner, Auffret 

II.12 τ̣α . . . . ε̣ τ̣ο̣υ̣ . . . Cavallo, suggerendo τ̣ἄ[λλα δ]έ̣ (240) : τ̣ἄλλ[α . ]ε̣ τ[ο]ύ̣τ̣[ων] 

Isnardi, Rapin, Rougemont, Forcignanò :  . .]. . τα.̣ . . Bonazzi : τ̣ἄλ̣λ̣[α γ]έ̣ 

τ̣[ο]ύ̣τ̣[ων] Sedley [apud Vendruscolo (147)], Vendruscolo, Lerner : τἄλλά [γ]ε 

τούτ[ων] Auffret 

III.10 τὴγ Cavallo, Forcignanò, Auffret : τὴν Isnardi, Rapin, Lerner, Rougemont, 

Bonazzi 

 

Col. II  

«Affermiamo che [non solo] le cose sensibili [partecipano delle 

idee], ma anche le idee [partecipano] le une delle altre». 

«Lo affermiamo, infatti» disse. 

«Dunque [diciamo che] la stessa causa di quelli [scil. dei 

sensibili] – dal momento che [scil. l’Uno] configura le cose che sono 

– [sono] le idee; come [le idee sono] anche cause [del fatto] che le 

altre cose partecipano di esse […]».17 

                                                 
17 Questo è il passo dove maggiormente la presente traduzione si distacca dalle 

altre. La costruzione della frase è assai problematica (Hadot 1987 e La Croce 1989 

rinunciano tout court a tradurla) ed è stata variamente resa; quasi tutti i traduttori 

intendono come soggetto un “principio” non è menzionato nel testo. Alle righe II.7-

8 Sedley (apud Vendruscolo 1997, n. 11 p. 147) e Lerner 2003a suggeriscono τ̣ο[̣ῦ 

σ]υ[γγε]νο̣ῦ̣ς, ma la congettura è esclusa da Rapin come incompatibile con le tracce 

di inchiostro (http://claude.rapin.free.fr/3Textes_Akhpapyrus1.htm); altre 

ricostruzioni sono costrette a emendare il testo (cfr., nell’apparato, τ̣οῦ̣̣ in II.8 in 

luogo di τω; la congettura di un ν alla fine di II.9 per costruire un’infinitiva; la 

ricostruzione οὐδε̣̣ν[ὸ̣ς] in II.9, ma i resti sembrano incompatibili con una υ o una 

ε), ma sembra azzardato ipotizzare una sua corruzione (cfr. Vendruscolo 1997, p. 

149), dal momento che si tratta probabilmente una copia diretta dell’originale e le 

lacunosità impediscono di ottenere una ricostruzione indubitabile. La soluzione che 

mi sembra più plausibile per II.8 è che τὸ αὐτὸ αἴτιον regga il genitivo τ̣ῶ̣[ν αὐτῶν] 

(congettura mia), riferito agli αἰσθητά di II.4. In II.9, invece, mi sembra plausibile 

ipotizzare (con Auffret 2019 e Cavallo 1987, p. 240) un μὲν che preceda il δέ di 

II.12 e, a seguire, ὅταν è l’unica parola che si integri in modo efficace con le tracce 

di inchiostro (cfr. Cavallo 1987, p. 240). È difficile dire quali siano le due lettere 

che seguono ὅταν: l’ipotesi di un οὐ stravolgerebbe il senso più intuitivo e riterrei 

prudente non colmare la lacuna. È probabile poi che τὰς ἰδέας sia predicato 

nominale di τὸ αὐτὸ αἴτιον, piuttosto che di τῶν ὄντων (Isnardi 1992, p. 170): 

entrambi i sintagmi potrebbero essere all’accusativo e dipendere da un verbo 

precedente, plausibilmente ϕάμεν, il quale regge un’infinitiva con copula 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  11 

 

Col. III  

«Cosicché […] [per queste stesse] ragioni, è necessario che la 

causa della partecipazione sia immobile; ciascuna delle idee è infatti 

immobile per queste ragioni e anche per il fatto che la generazione e 

la corruzione delle cose sensibili è eterna». 

«È necessario» disse. 

«Ma allora sembrerebbe [essere] così [scil. immobile] anche la 

principale e prima delle cause». 

«Giustamente». 

«Questa è infatti la causa di tutto e di tutte le idee […] 

reciprocamente […] niente di niente […] se infatti […]». 

 

Col. IV  

«Capisci, infatti […]». 

«Assolutamente» disse. 

«Ma allora, se partecipa di […] sarà primo; se non partecipasse 

[…]». 

«[…]» disse. 

 

 

Come si vede, lo stato del papiro è frammentario al punto che i 

tentativi di ricostruzione non possono che essere, in certa misura, 

arbitrari. Ciononostante, è possibile individuare con discreta 

verosimiglianza alcuni nuclei argomentativi intorno ai quali il 

dialogo ruotava, nonché trarre delle conclusioni riguardo all’autore 

del dialogo partendo da alcune considerazioni lessicali e stilistiche. 

                                                 
sottintesa. Questa costruzione, per quanto complessa, è a mio avviso la più 

plausibile tenendo conto della complessità e della lacunosità del passaggio. 

Sull’“Uno” come soggetto del verbo μετίσχει, cfr. infra, pp. 17-18. 



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

Pierre Hadot, il primo studioso ad avanzare delle congetture sul 

contenuto e la traduzione di questo passo, in un articolo scritto nel 

1987 con Claude Rapin e Guglielmo Cavallo, stabilì alcuni punti che 

sono tutt’ora condivisi dalla critica, alcuni dei quali sono stati già 

anticipati: (1) si tratta di un dialogo filosofico sul modello di quello 

platonico; (2) si tratta di un dialogo “narrato” e non “drammatico”; 

(3) le dottrine discusse sono di tipo platonico, come emerge: (3a) 

dalla chiara distinzione tra αἰσθητά (II.4, II.24, III.12-13) e ἰδέαι 

(II.5, II.10, III.20, II.25, III.7-8) e (3b) dal richiamo alla dottrina della 

partecipazione, sia attraverso il verbo μετέχειν ο μετίσχειν (II.9, 

II.11, IV.8-9, IV.11) sia attraverso il sostantivo μέθεξις (III.7), più 

raro in Platone.18 

Si possono fare, a questo punto, alcune considerazioni riguardo 

il contenuto concettuale del frammento in sé. Un primo dato evidente 

è che si distingue tra tre tipi di realtà: (1) i sensibili (II.4, III.12-13), 

(2) le idee (II.5, II.10, III.9, III.20), (3) la causa di tutte le cose, 

sensibili e idee (III.18-20). A partire da questa struttura ontologica, il 

testo che ci è pervenuto si sofferma in particolare sul concetto di 

causa, e più in particolare sulle modalità attraverso le quali la 

causalità si esplica attraverso questi tre livelli ontologici. In queste 

colonne si afferma verosimilmente che: 

1) le cose sensibili partecipano delle idee e le idee partecipano tra 

di loro; 

2) le idee sono la causa dei sensibili;19 

3) le idee sono anche cause della partecipazione degli enti di esse 

stesse; 

4) la causa della partecipazione è immobile; 

5) le idee sono le cause della partecipazione dei sensibili (punto 

3), dunque sono immobili; 

6) ma anche le idee partecipano reciprocamente (punto 1), 

dunque deve esserci una ulteriore causa della partecipazione, 

anch’essa immobile; 

                                                 
18 Hadot 1987, pp. 245-46. 
19 Non si può intendere τῶν αὐτῶν come se fosse riferito alle idee, in quanto τὰς 

ἰδέας può intendersi solo come predicato nominale di τὸ αὐτὸ αἴτιον. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  13 

7) tale causa prima, in quanto è causa delle idee (punto 6) e 

dunque, in senso lato, dei sensibili (punto 2), deve essere la 

causa di tutto e di tutte le idee. 

 

Questi sono dunque i sette punti intorno ai quali ruota 

l’argomentazione, per cui possiamo distinguere tra i primi quattro 

punti, le premesse, e i successivi tre punti, che sono le conseguenze 

necessarie di tali premesse. Oltre ai sensibili e alle idee, come si vede, 

viene evocato un principio ulteriore, la causa prima, che trascende 

idee e sensibili: dal momento che tale principio ulteriore viene 

denominato perlopiù col nome di Uno in ambito accademico, questo 

termine verrà adottato qui, anche se non è utilizzato nel frammento, 

per riferirsi alla «causa di tutto e di tutte le idee». 

A ben vedere, si possono individuare due tesi fondamentali nel 

frammento: 1) l’Uno è causa della partecipazione reciproca delle 

idee20 e le idee sono cause della partecipazione di esse stesse da parte 

dei sensibili; 2) la causa della partecipazione deve essere immobile, 

per cui tanto le idee quanto la loro causa, l’Uno, saranno immobili. 

Ma perché chiamare in causa l’immobilità delle idee? Hadot avanzò 

due ipotesi: o perché postulare idee immobili non riesce a spiegare il 

divenire, come afferma anche Aristotele (Met. Μ 5, 1079b12-15), o 

perché – dal momento che le forme sono immutabili, e dunque 

immobili – è necessario postulare un principio ulteriore per spiegare 

la loro reciproca partecipazione.21 

Queste considerazioni sono svolte naturalmente solo sulle 

colonne II e III, vista la lacunosità della colonna IV, che ne impedisce 

una decifrazione convincente. Tuttavia è possibile pensare che 

l’autore del dialogo stia per avviare un attacco alla teoria 

precedentemente esposta, come potrebbe emergere dalla frase: «ma 

                                                 
20 Il concetto di partecipazione reciproca delle idee è ben presente in Platone: cfr. 

Phaed. 104b sgg., Resp. V 476a sgg. e soprattutto Soph. 254b sgg.; cfr. anche 

Fronterotta 2001, pp. 125-28. 
21 Hadot 1987, pp. 246-47. 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

allora, se partecipa di […] sarà primo; se non partecipasse […]».22 

Naturalmente questa è solo una congettura; se però si rivelasse 

appropriata, si potrebbe pensare a un’argomentazione che si articola 

secondo il procedimento logico del modus tollens, ovvero: se (i), 

allora (ii); ma non (ii), allora non (i). 

Un Dialogo di Aristotele? 

Una volta stabilito, sia pur a grandi linee, quale sia il contenuto 

del frammento, è naturale porsi la domanda circa l’autore del dialogo. 

La critica, seppur non all’unanimità, ha indicato Aristotele come il 

candidato più probabile. Tale attribuzione si fonda su tre ordini di 

considerazioni: di tipo storico, di tipo lessicale, di tipo filosofico. 

In primo luogo, dunque, sono stringenti le considerazioni di 

ordine storico. La datazione alta del frammento impone di pensare a 

un ristretto numero di candidati: Eudosso di Cnido, Eraclide Pontico, 

Speusippo, Senocrate, Aristotele.23 Gli studiosi a questo punto hanno 

avanzato una considerazione: se è attestata la presenza di Clearco di 

Soli ad Ai Khanoum, si può ben supporre che sia stato proprio lui a 

portare il papiro in Battriana. Clearco ci viene descritto dalle fonti 

essenzialmente come un Peripatetico, nonostante i suoi interessi nei 

confronti di orfismo, pitagorismo e platonismo.24 È dunque assai 

                                                 
22 Auffret 2019 propone una ricostruzione più completa e articolata della col. IV, 

ma il testo è talmente lacunoso che ogni proposta rimane estremamente 

congetturale. 
23 Si consideri però che le opere di Speusippo e Senocrate non conobbero grande 

diffusione in età ellenistica (Isnardi 1992, pp. 176-77), al contrario di quelle di 

Aristotele (Berti 1988, p. 39), mentre i frammenti di Eraclide Pontico non 

suggeriscono un suo interesse verso i problemi trattati nel frammento del papiro 

(cfr. Hoffmann 2016, p. 198 e Bonazzi in CPF, pp. 5-6; pace Privitera 2011, p. 

132, che suggerisce il Περὶ εἰδῶν o un altro dialogo di Eraclide). 
24 Cfr. Schorlemmer 2022 e Verde 20221 e 20222, pp. 127-142. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  15 

probabile che egli abbia portato ad Ai Khanoum il papiro di un’opera 

di Aristotele piuttosto che di un altro Platonico.25 

Si possono fare, in secondo luogo, delle considerazioni di ordine 

stilistico e lessicale. Il dialogo, come si diceva, è in forma “narrata”: 

proprio in questa forma, secondo Cicerone, erano composti i dialoghi 

di Aristotele.26 Ma si riscontrano anche delle importanti 

corrispondenze lessicali: 1) l’espressione τὸ αὐτὸ αἴτιον ricorre sei 

volte in Aristotele;27 2) l’espressione αἴτιον τῆς μεθέξεως ricorre 

anche in Met. Η 6, 1045b9; 3) il verbo μετίσχειν, che in Platone non 

è mai riferito alla nozione di partecipazione eidetica, è utilizzato con 

la stessa accezione in Met. Λ 10, 1075b19; 4) il termine ἀκίνητος non 

è mai impiegato da Platone in riferimento alle idee, ma Aristotele 

sostiene che le idee sono causa di immobilità e di quiete in Met. Α 7, 

988b4 e che sono esse stesse immobili nel De ideis (fr. 5 Ross).28 

Infine, anche il contenuto della discussione sembra suggerire 

Aristotele come autore. Tutti i temi di cui si occupa il frammento 

sono infatti attestati in alcuni luoghi delle opere dello Stagirita: 1) la 

dottrina per cui le idee sono modelli tra di loro è criticata in Met. Α 

9, 991a29-b1;29 2) la generazione e la corruzione sono eterne per 

Aristotele, come emerge da GC II 10 e 11;30 3) in Met. Μ 10, 1087a3-

                                                 
25 Cfr. Bernard 1978, p. 458, Hadot 1987, p. 248, Isnardi 1992, pp. 177-78, 

Hoffmann 2016, pp.203-28, Verde 20222, pp. 141-42. Contra La Croce 1989, p. 

70. 
26 Cicerone, Ad Atticum XIII 19.4. Bonazzi (in CPF, p. 6) rileva che lo stile del 

testo non rispecchia l’eleganza dei dialoghi aristotelici elogiata da Cicerone (Ac. II 

38, 119; Top. I 3), ma è difficile esprimere valutazioni oggettive sullo stile di un 

testo in tale stato di conservazione, la cui ricostruzione si affida in larga parte a 

congetture. Inoltre, nulla può escludere la presenza di un passo più arduo in 

un’opera complessivamente eloquente e dallo stile ornato. 
27 An. Pr. II 17, 99a1; GA IV 4, 772b13, V 3, 785a8, Long. 1, 464b23, Meteor. II 

4, 361a6, IV 3, 380b6. 
28 Cfr. Hadot 1987, p. 248, Fazzo 2020. 
29 Cfr. Hadot 1987, p. 248, contra La Croce 1989, p. 71. 
30 Cfr. Hadot 1987, p. 248; ancora una volta scettico La Croce 1989, p. 71. 



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

4 si afferma che «l’elemento e il principio sono anteriori alle cose di 

cui sono principio ed elemento» (trad. Berti).31 

In conclusione, l’ipotesi più valida stando ai dati forniti dal 

documento è che l’autore del testo sia Aristotele; ciò però non 

significa che le dottrine in esso contenute rispecchino nel loro 

complesso il pensiero dell’autore: conosciamo la frequenza delle 

sezioni dossografiche nelle opere dello Stagirita e sappiamo anche 

che nei dialoghi doveva essere suo costume de omnibus rebus in 

utramque partem dicere,32 come testimonia Cicerone. D’altro canto, 

è ormai assodato che Aristotele non sostenne mai la teoria platonica 

delle idee, neppure nelle sue opere giovanili.33 Il fatto che entrambi 

gli interlocutori sembrino concordare sull’esistenza delle idee non è 

eo ipso un elemento che possa portare ad escludere la paternità 

aristotelica,34 tanto più se la congettura riguardo alla col. IV è 

corretta; si potrebbe peraltro pensare anche a un dialogo con più 

interlocutori di cui ci è pervenuto solo un frammento della pars 

destruens.35 Di chi è dunque la dottrina riportata nel frammento? 

Un Frammento di Senocrate? 

In un contributo del 1992, Margherita Isnardi Parente ha 

suggerito con argomenti validi e convincenti l’attribuzione di questo 

                                                 
31 Cfr. Isnardi 1992, p. 184. 
32 Cicerone, De or. III 21, 80; cfr. De fin. V 4, 10 dove si afferma che ab 

Aristoteleque principe de singulis rebus in utramque partem dicendi exercitatio est 

instituta, in contrasto con Arcesilao, il quale era uso argomentare contra omnia 

semper. 
33 Cfr. tra gli altri Düring 1956, p. 54, La Croce 1989, p.72, Isnardi 1992, pp. 182-

83. 
34 Come pure pensano La Croce 1989, p. 72 e Bonazzi in CPF, p. 6; cfr. Rapin 

1992, p. 121: «la technique propre au dialogue permettait à l'auteur d'exprimer aussi 

bien ses propres idées que celles d'un adversaire, ou de conduire le répondant, par 

des arguments purement didactiques et artificiels, dans une impasse». 
35 Così Isnardi 1992, n. 24 p. 183. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  17 

frammento a Senocrate.36 In primo luogo, sostiene la studiosa, 

Senocrate poneva un Uno al di sopra delle idee (frr. 37 e 133 IP) e 

considerava l’idea «causa esemplare (αἰτίαν παραδειγματικήν) di 

tutte le cose che sussistono eternamente (ἀεί συνεστώτων) 

nell᾽ordine della natura» (fr. 14 IP): non si può fare a meno di rilevare 

il parallelo con l’insistenza quasi ossessiva del papiro sul concetto di 

αἴτιον, nonché l’occorrenza del termine ἀΐδιον, che ricorda l’ἀεί del 

fr. 14 IP. A ciò si aggiunga che Senocrate (fr. 178 IP) postulava una 

natura intellegibile costituita da idee coincidenti con i numeri, e 

questi ultimi erano composti da «vere enadi» (ἐξ ἐνάδων ἀληθινῶν): 

si comprende dunque che la “partecipazione reciproca” delle idee 

poteva ben essere spiegata considerando come tutte le idee fossero 

composte dagli stessi elementi.37 Nel frammento si parla poi di 

generazione e corruzione “eterna” dei sensibili (III.10-13): ciò 

implica l’eternità del mondo sensibile, affermata da Senocrate (frr. 

73-78 IP) ma negata da Platone, almeno secondo Aristotele;38 

peraltro Platone non attribuisce mai l’aggettivo ἀίδιος al sensibile, 

ma sempre al divino.39 Infine, sappiamo che Senocrate intendeva la 

relazione tra la specie e il genere come quella tra una parte e il tutto 

(fr. 42 IP), il che comporta necessariamente una partecipazione 

reciproca tra le idee.40 

A questi argomenti se ne potrebbero aggiungere degli altri. C’è 

un passo del De anima nel quale Aristotele ricorda la dottrina di 

Senocrate secondo la quale «il vivente in sé è formato dall’idea stessa 

di uno e dalla prima lunghezza, larghezza e profondità, e che gli altri 

                                                 
36 Isnardi 1992, pp. 185-88; ancora in 2012, dove è considerato il fr. 186 [dubbio] 

IP. È possibile escludere altri candidati per ragioni dottrinarie: Speusippo rinunciò 

alle idee tout court, mentre Eudosso ricorse alla teoria alla mescolanza: cfr. Isnardi 

1992, p. 185-86, Hoffmann 2016, p. 197, Bonazzi in CPF, p. 5. 
37 Hoffmann 2016, pp. 199-200 considera però questo argomento debole. 
38 Cfr. DC I 10, 280a30-32 e Phys. Θ 1, 251b17. 
39 Cfr. Isnardi 1992, n. 26 pp. 185-86. 
40 Come già aveva suggerito Hadot 1987, p. 246, accostando questo passo a Met. 
Α 9, 991a29-b1 ≈ Μ 5, 1079b31-35. 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

oggetti (τὰ δ’ ἄλλα) sono costruiti in modo simile»;41 dal commento 

di Temistio sappiamo che il «vivente in sé» è il cosmo intellegibile e 

che «gli altri» sono i sensibili: «infatti come i sensibili si comportano 

reciprocamente, così si comportano reciprocamente anche le idee di 

quelli».42 Anche in questo caso le coincidenze non sono poche: la 

menzione di τἄλλα in II.12 sottintende con ogni probabilità i sensibili 

e si parla di un’analogia di rapporti tra i sensibili e le idee, che 

potrebbe essere efficacemente posta in connessione con la nozione di 

partecipazione eidetica.43 In secondo luogo si può ricordare il passo 

di Metafisica Η 6 nel quale Aristotele critica il concetto di μέθεξις, 

affermando che i Platonici falliscono nell’indicare «qual è la causa 

della partecipazione (αἴτιον τῆς μεθέξεως) e in che consiste il 

partecipare (τὸ μετέχειν)».44 È possibile che anche in questo passo 

della Metafisica Aristotele alluda a una dottrina di Senocrate: in tutto 

il cap. 6 infatti sono richiamate una serie di dottrine matematiche e 

geometriche, ed è proprio «per quelli di oggi» – vale a dire, 

soprattutto Speusippo e Senocrate – che, secondo Aristotele, «le 

matematiche sono divenute [tutta] la filosofia».45 

Infine, c’è un ultimo argomento a favore dell’attribuzione a 

Senocrate, fatto emergere da Silvia Fazzo (2020). Il verbo μετίσχει 

compare anche in un passo di Metafisica Λ, ma si tratta di un verbo 

rarissimo che non è mai associato, eccetto queste due occorrenze, alla 

dottrina delle idee. Il verbo «μετίσχω significa, come ἴσχω (intensivo 

di ἔχω), avere dentro, includere – ἴσχω infatti in appropriato contesto 

si trova anche a indicare lo stato di gravidanza» (p. 158). Da tale 

                                                 
41 De anima Α 2, 404b19-21, trad. Movia. L’attribuzione del passo a Senocrate è 

in verità discussa, ma particolarmente convincenti sono gli argomenti portati da 

Cherniss 1944, pp. 565-80, seguito da Theiler 1959, pp. 94-95, Tarán 1981, pp. 

459-60, Fronterotta 1993, p. 145 e altri. 
42 Temistio, In de an. 11.27-12.4 ≈ fr. 178 IP. 
43 D’altro canto II.11-12 potrebbe anche essere tradotto così: «[le idee] [sono] 

anche cause [del fatto] che le altre cose partecipano tra di esse (τούτων) […]». 

Questa traduzione, per quanto meno plausibile, sarebbe altrettanto accettabile, e 

renderebbe la corrispondenza con il passo del De anima ancora più stretta. 
44 Met. Η 6, 1045b8-9, trad. Berti. 
45 Met. A 9, 992a32-33, trad. Berti. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  19 

corrispondenza ella deduce che, tanto nel passo della Metafisica 

quanto nel papiro, si trovi rappresentata «una versione progredita 

(2.0, per così dire) della dottrina delle idee» (p. 159), dal momento 

che essa non coincide con la “versione” platonica e ha l’aria di essere 

uno sviluppo successivo. Ora, tale passo della Metafisica recita così: 

Né c’è chi spieghi perché ci debba essere sempre 

generazione, né quale sia la causa della generazione. 

Anche […] quelli che pongono le idee hanno bisogno 

di dire che c’è un altro principio più forte (ἀρχὴ 

χυριωτέρα): altrimenti, perché [direbbero] «prende in 

sé» o «partecipa»? (διὰ τί γὰρ μετίσχει ἢ μετέχει;).46 

Questo passo è estremamente interessante in riferimento al 

papiro di Ai Khanoum: non solo presenta, accanto all’occorrenza del 

verbo μετίσχει, la tesi secondo la quale la generazione è eterna – 

dunque ciò esclude l’ipotesi che la teoria in questione sia quella 

platonica – ma adombra una sorta di alternativa tra il verbo μετίσχει 

e quello μετέχει. Il verbo μετέχω, è noto, è quello impiegato da 

Platone per descrivere il rapporto di partecipazione che hanno i 

sensibili nei confronti delle idee; il verbo μετίσχω tuttavia non è mai 

adoperato da Platone con questo significato.47 «Quelli che pongono 

le idee» sono con ogni probabilità gli Accademici della cerchia di 

Senocrate, e tale «principio più forte» (ἀρχὴ χυριωτέρα) è da 

intendere evidentemente come l’Uno, ovvero ciò che (se la 

ricostruzione proposta è corretta) è indicato nel papiro come «la 

principale (κυριώτατον) e prima delle cause» (III.14-16). Ora, l’Uno 

è, per Senocrate, il principio che genera i numeri-idee, ed è dunque 

la loro causa (cfr. frr. 13, 37, 38 IP); ciò permetterebbe di tradurre 

ὅταν [ . . ] μετί̣σχει τ̣ῶ̣ν̣ ὄντων (II.9-10) come: «dal momento che 

[l’Uno] configura le cose che sono». Intendere “Uno” come soggetto 

                                                 
46 Met. Λ 10 1075b16-20, trad. Fazzo (legg. mod.); cfr. Fazzo 2012, pp. 303-05. 
47 Cfr. gli unici tre impieghi in Resp. III 411d3, Phil. 56c6 e Tim. 58e4, che 

suggeriscono – come nel caso del papiro – una funzione regolatrice e ordinatrice 

della natura della quale il soggetto della proposizione μετίσχει, nonostante tale 

natura non abbia in Platone una evidente caratterizzazione eidetica. La scarsità 

delle attestazioni del termine non ci permette di cogliere l’ampiezza della portata 

di questa dottrina. 



20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

sottinteso di μετίσχει sarebbe infatti un modo efficace di restituire un 

senso compiuto alla colonna: nonostante τὸ ἓν sia assente dal testo 

greco, si può congetturare che esso fosse presente nelle righe 

precedenti e che costituisse l’argomento di questa sezione del 

dialogo. La scelta di tradurre μετίσχει come “configura” (piuttosto 

che come “prende in sé” di Fazzo) è dettata dalla peculiarità del suo 

impiego: il soggetto sottinteso è precisamente ciò di cui 

tendenzialmente gli enti partecipano. Il senso dunque è che l’Uno 

inerisce alle cose che sono – ovvero alle idee – in modo individuale 

– facendo sì che ciascuna di esse abbia quella specifica 

configurazione – e trasversale – rendendole partecipi le une delle 

altre e capaci di essere a loro volta causa di altro. Il verbo μετίσχω 

infatti sembrerebbe costituire, in un certo senso, il correlativo del 

verbo μετέχω: se il sensibile μετέχει dell’idea, l’idea μετίσχει del 

sensibile (o l’Uno delle idee). In questo senso la congiunzione ἢ di 

Metafisica Λ disgiungerebbe due diversi verbi che indicano lo stesso 

fenomeno da due prospettive differenti.48 

Come si vede, ci sono molteplici ragioni per attribuire la dottrina 

del passo in questione a Senocrate, e nonostante alcuni studiosi 

abbiano avanzato delle obiezioni a tale operazione esegetica,49 

nessuna proposta alternativa altrettanto valida è stata ad oggi 

avanzata. 

Un Frammento del De Philosophia? 

Se l’indagine finora svolta suggerisce di considerare il dialogo 

come aristotelico e la dottrina in esso esposta come senocratea, resta 

da accertare l’opera di cui questo frammento faceva parte. Alcuni 

studiosi hanno suggerito che si trattasse del perduto Sofista 

                                                 
48 Fazzo 2012, p. 305 sostiene che il verbo μετέχει sia «chiamato a chiarire» 

μετίσχει, «traducendolo in linguaggio più corrente»; la mia proposta è invece che i 

due verbi abbiano significati affatto opposti e complementari. 
49 Cfr. ad esempio Hoffmann 2016 pp. 198-201 e Forcignanò 2017, p. 175. Auffret 

2019, p. 33 è persuaso che la dottrina discussa sia quella di Platone. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  21 

aristotelico,50 ma la maggior parte di essi ha proposto il De 

philosophia come candidato più plausibile.51 Nel libro II di tale 

opera, infatti, Aristotele si occupava della dottrina eidetica, 

criticando la nozione di numero ideale (fr. 11a Ross = 24 Gigon) ed 

esponendo le dottrine dei Platonici inerenti alla generazione delle 

grandezze (frr. 11b, f Ross = 31-32 Gigon). Ora, da testimonianze 

parallele nella Metafisica,52 è possibile ricondurre tali dottrine a 

Senocrate e ad altri Platonici. A ciò si aggiunga che anche il passo 

del De anima su menzionato, il quale illustra la dottrina di Senocrate, 

è da considerare probabilmente come un frammento del De 

philosophia.53 Ne possiamo trarre una conclusione alquanto lineare: 

il libro II del De philosophia, piuttosto che costituire un attacco al 

solo Platone, si occupava di una esposizione critica delle dottrine dei 

Platonici contemporanei di Aristotele e più in particolare di 

Senocrate, per il quale – come si diceva – «le matematiche sono 

divenute [tutta] la filosofia».54 

                                                 
50 Cfr. Isnardi 1992, pp. 181-82 e 2012, pp. 337-41, Hoffmann 2016, pp. 201-03 e 

Forcignanò 2017, p. 174. Del Sofista sopravvive un solo frammento (fr. 1 Ross = 

39 Gigon) che non ha un contenuto compatibile con il frammento del papiro, ma 

l’ipotesi degli studiosi è che l’opera fosse concepita come contraltare del Sofista 

platonico, che dunque fosse un dialogo e vertesse sul problema della μέθεξις. 
51 Già Hadot 1987, p. 248, seguito da Berti 1988, Dorandi 1989, p. 196, Auffret 

2019, Bonazzi in CPF, p. 6. Cfr. in particolare Auffret (2019, pp. 35-44), per un 

confronto con alcuni passi della Metafisica di Teofrasto, che suffragherebbe 

l’identificazione dell’opera con il De philosophia. Anche il De bono e il De ideis 

si occupavano della dottrina platonica, ma solo per il De philosophia è attestata la 

forma dialogica (cfr. DP, test. 2 Ross). 
52 Cfr. Met. Α 9, 992a10 sgg. e Μ 9, 1085a7 sgg., passi affini a Met. Ν 3, 1090b20-

32 (= Senocrate, fr. 38 IP). 
53 È infatti il fr. 11c Ross; Gigon lo considera invece un frammento del De bono 

(fr. 97, 1). Auffret 2019, pp. 52-53 richiama anche il fr. 9 Ross, ma l’attribuzione 

al De philosophia è incerta (per Gigon è il fr. 952 ohne Buchangabe). 
54 Met. Α 9, 992a32-33, trad. Berti. A queste ragioni Auffret 2019, pp. 52-61 

aggiunge un interessante parallelismo tra Metafisica Α 9 e il De philosophia, il 

quale permetterebbe di vedere il frammento del papiro come uno step 

argomentativo con una collocazione ben precisa nell’economia tanto del cap. 9 di 

Met. Α quanto del perduto dialogo. 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

Si può fare infine una considerazione di ordine storico. Se è 

attendibile la ricostruzione secondo la quale fu Clearco a portare ad 

Ai Khanoum il papiro, è plausibile ritenere che ci fossero anche delle 

ragioni dottrinarie per le quali egli era legato a quest’opera. Noi 

sappiamo che il libro I del De philosophia si occupava dei Magi 

persiani (fr. 6a R = 23 G), nonché di Orfeo (frr. 7a-b R = 26-27 G) e 

delle massime delfiche (fr. 3a R = 28 G):55 ora, i Magi, Orfeo e le 

massime delfiche erano tre grandi interessi di Clearco di Soli, come 

ci attestano i frammenti residui.56 È opportuno riconoscere che 

nessuno degli argomenti finora presentato è decisivo in senso stretto; 

tuttavia, presi nel loro insieme, essi costituiscono senz’altro un 

corpus di consistenti indizi che rende quanto mai probabile la tesi 

dell’attribuzione di questo frammento al De philosophia.  

Conclusioni 

Si possono trarre, a questo punto, una serie di conclusioni. Il 

ritrovamento del papiro di Ai Khanoum costituisce una scoperta 

sensazionale da un punto di vista archeologico e filosofico, sia per la 

rarità con cui si verificano episodi di questo tipo sia per il carattere 

inedito del testo. Dato il pessimo stato di conservazione, è possibile 

solo trarre conclusioni che abbiano non più di un certo margine di 

probabilità; molti studiosi pertanto si sono dedicati, nell’ultimo 

mezzo secolo, a raccogliere indizi che permettessero di determinare 

con più chiarezza alcuni dati circa l’autore e il testo del papiro. 

Possiamo così sintetizzare in breve i risultati delle ricerche: il 

testo è stato prodotto a cavallo tra IV e III secolo a.C. e si occupa di 

problematiche accademiche, concernenti in particolare la questione 

della μέθεξις. Il suo autore è con ogni probabilità Aristotele e il 

                                                 
55 Più incerti ma di medesimo indirizzo sono i frr. 3b R (= 26 G); 4 R (= 29 G), 1 

R (= 709 [Πλατωνικά] G). 
56 Sui Magi cfr. il fr. 12 Dorandi; sull’Orfismo cfr. Schorlemmer 2022 e sulle 

massime delfiche cfr. supra, pp. 5-7. Verde 20221 e 20222, pp. 127-142 sottolinea 

poi come Clearco fosse legato più all’Aristotele “perduto” che alle opere 

esoteriche; sulla stessa linea Auffret 2019, pp. 47-52. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  23 

frammento è plausibilmente una reliquia del suo perduto dialogo De 

philosophia, nel II libro del quale egli si occupava di problematiche 

ontologiche accademiche. Più in particolare, gli studiosi hanno 

individuato in Senocrate l’autore della dottrina esposta nel 

frammento, destinata presumibilmente a essere criticata nelle perdute 

colonne successive. Un frammento di una stele in roccia calcarea ci 

rivela la presenza di un eminente personaggio di nome Clearco nella 

città di Ai Khanoum, più o meno contemporaneamente alla data di 

compilazione del papiro: dei confronti incrociati ci permettono di 

identificarlo con discreta verosimiglianza con il filosofo peripatetico 

Clearco di Soli; ciò consentirebbe di spiegare con plausibilità la 

presenza di un frammento aristotelico a più di cinquemila chilometri 

da Atene. 

Il contributo particolare del presente articolo, oltre a 

puntualizzare lo status quaestionis tramite una panoramica degli 

studi prodotti finora e dei risultati raggiunti, consiste nel proporre una 

nuova ricostruzione del testo del papiro, che ritocca in alcuni punti 

quella già suggerita da Isnardi Parente nel 1992; da tale ricostruzione, 

che cerca di restituire con più verosimiglianza una leggibilità alle 

tracce di inchiostro nella colonna II, deriva anche una nuova 

traduzione, nella quale viene particolarmente valorizzato il verbo 

greco μετίσχει, che passa quasi inosservato nelle altre edizioni. 

Vengono inoltre prodotti ulteriori argomenti a sostegno 

dell’attribuzione della dottrina a Senocrate, del frammento al De 

philosophia aristotelico e del ruolo di latore dell’opera fino ad Ai 

Khanoum al filosofo peripatetico Clearco di Soli. 

Tutte queste conclusioni, come si è già accennato, non sono che 

congetture: l’assenza di ipotesi più plausibili e la convergenza di un 

gran numero di dati, tuttavia, tendono a suggerire l’attendibilità 

dell’esito delle ricerche qui proposte. Ne consegue che occorre 

ricalibrare in modo consistente la nostra concezione dei rapporti tra 

la Grecia e l’Oriente, valutando tutta la portata della presenza di 

un’opera come il De philosophia – che si occupava di sapienza 

antica, filosofia accademica e pensiero aristotelico – e di un filosofo 

come Clearco di Soli, dagli interessi enciclopedici, in uno snodo 



24 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

commerciale e culturale come la città di Ai Khanoum, greca nella sua 

origine eppure geograficamente prossima più alle civiltà 

dell’Estremo Oriente che a quelle mediterranee.57 

Disponibilità dei dati 

Non applicabile.  

Bibliografia  

AUFFRET, T. (2019). Un nouveau fragment du Peri philosophias: le 

papyrus d’Ai Khanoum. Elenchos 40, n. 1, p. 25-66. 

BERNARD, P. (1978). Campagne de fouilles 1976-1977 à Aï 

Khanoum (Afghanistan). Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

122, n. 2, p. 421-463. 

BERTI, E. (1988). Le nuove ricerche sui frammenti di Aristotele. 

Bollettino filosofico 22, p. 33-39. 

BOFFO, L. (2017). Massime delfiche ad Ai Khanoum. Axon: Greek 

Historical Inscriptions 1, n. 1, p. 223-230. 

CHERNISS, H. (1944). Aristotle’s Criticism of Plato and the 

Academy. Baltimore. 

CORPUS dei papiri filosofici greci e latini (CPF). (2019). Testi e 

lessico nei papiri di cultura greca e latina. Parte II.1, Frammenti 

adespoti. Firenze. 

DORANDI, T. (1989). La nuova edizione dei frammenti di 

Aristotele. Elenchos 1, p. 193-198. 

                                                 
57 Purtroppo qui non ho potuto tener conto dello studio di E. Benati e P.S. Horky 

(The Aristotle in Afghanistan Papyrus. A New Conjecture (P. Ai Khanoum, Col. II 

8-9), in «Philologia Philosophica» 4, 2025, pp. 71-92) che è stato pubblicato mentre 

questo articolo era già in fase di revisione. La proposta degli studiosi di individuare 

in un frammento del Περὶ λέξεως di Eudemo di Rodi sull'argomento del Terzo 

Uomo (fr. 50 SOD&G) una polemica con il testo tradito dal papiro mi pare assai 

interessante: se l’autore del dialogo nel papiro fosse effettivamente Aristotele, 

avremmo così una ulteriore prova dell’influenza dei suoi testi nella cerchia dei suoi 

discepoli, i quali intraprendevano un confronto intellettuale anche con le sue opere 

essoteriche. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  25 

DORANDI, T. (2006). Le traité “Sur le sommeil” de Cléarque de 

Soles: catalepsie et immortalité de l’âme. Exemplaria Classica 10, p. 

31-52. 

DORANDI, T. (2014). Un’opera di Clearco di Soli sui Sette 

Sapienti? Rileggendo il PSI IX 1093. Zeitschrift für Papyrologie und 

Epigraphik 190, p. 62-68. 

DÜRING, I. (1960). Aristotle on ultimate principles from “nature and 

reality”: Protrepticus fr. 13. In: DÜRING, I.; OWEN, G. E. L. (eds.). 

Aristotle and Plato in the mid-fourth century. Göteborg, p. 35-55. 

FAZZO, S. (2012). Il libro Lambda della Metafisica di Aristotele. 

Napoli. 

FAZZO, S. (2020). Una versione progredita della teoria delle idee nel 

papiro di Ai Khanoum: una scoperta nella scoperta. Elenchos 41, n. 

1, p. 157-163. 

FORCIGNANÒ, F. (2017). Forme, linguaggio, sostanze. Il dibattito 

sulle idee nell’Academia antica. Milano-Udine. 

FRONTEROTTA, F. (1993). Une énigme platonicienne. La question 

des doctrines non-écrites. Revue de Philosophie Ancienne 11, n. 2, p. 

115-157. 

FRONTEROTTA, F. (2001). ΜΕΘΕΞΙΣ. La teoria platonica delle 

idee e la partecipazione delle cose empiriche dai dialoghi giovanili 

al Parmenide. Pisa. 

HOFFMANN, P. (2016). La philosophie grecque sur le bords de 

l’Oxus: un réexamen du papyrus d’Aï Khanoum. In: JOUANNA, J.; 

SCHILTZ, V.; ZINK, M. (eds.). La Grèce dans les profondeurs de 

l’Asie. Paris, p. 165-228. 

ISNARDI PARENTE, M. (1992). Il papiro filosofico di Aï 

Khanoum. In: Studi su codici e papiri filosofici. Platone, Aristotele, 

Ierocle. Firenze, p. 169-188. 

ISNARDI PARENTE, M.; DORANDI, T. (2012). Senocrate e 

Ermodoro. Testimonianze e frammenti, edizione, traduzione e 

commento a cura di M. Isnardi Parente, edizione rivista e aggiornata 

a cura di T. Dorandi. Pisa. 

LA CROCE, E. (1989). El papiro de Aikhanum. Méthexis, p. 69-72. 



26 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 36, Brasília, 2025, e03521. 

LERNER, J. D. (2003a). The Aï Khanoum Philosophical Papyrus. 

Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 142, p. 45-51. 

LERNER, J. D. (2003b). Correcting Early History of Āy Kānom. 

Archäologische Mitteilungen aus Iran und Turan 35, p. 373-410. 

LYONNET, B. (2012). Questions on the Date of the Hellenistic 

Pottery from Central Asia (Ai Khanoum, Marakanda and Koktepe). 

Ancient Civilizations from Scythia to Siberia 18, p. 143-173. 

MARTINEZ SÈVE, L. (2020). Recherches récentes sur la Bactriane 

et la Sogdiane à l’époque hellénistique. In: OETJEN, R.; RYAN, F. 

X. (eds.). New Perspectives in Seleucid History, Archaeology and 

Numismatics. Berlin, p. 348-374. 

NARAIN, A. K. (1987). On some Greek inscriptions from 

Afghanistan. AION 47, p. 269-292. 

PRIVITERA, I. (2011). Aristotle and the Papyri: The Direct 

Tradition. Quaestio 11, p. 115-140. 

RAPIN, C. (19871). La trésorerie hellénistique d’Aï Khanoum. Revue 

Archéologique 1, p. 41-70. 

RAPIN, C.; HADOT, P.; CAVALLO, G. (19872). Les textes 

littéraires grecs de la Trésorerie d’Aï Khanoum. Bulletin de 

correspondance hellénique 111, n. 1, p. 225-266. 

RAPIN, C. (1992). Fouilles d’Aï Khanoum VIII. La trésorerie du 

palais hellénistique d’Aï Khanoum. L’apogée et la chute du royaume 

grec de Bactriane. Paris. 

ROBERT, L. (1968). De Delphes à l’Oxus, inscriptions grecques 

Nouvelles de la Bactriane. Académie des Inscriptions et Belles-

Lettres 112, p. 416-457. 

ROUGEMONT, G. (2012). Corpus Inscriptionum Iranicarum, Part 

II: Inscriptions of the Seleucid and Parthian periods and of Eastern 

Iran and Central Asia, Vol. 1: Inscriptions in non-Iranian Languages. 

London. 

SCHLUMBERGER, D.; BERNARD, P. (1965). Aï Khanoum. 

Bulletin de Correspondance Hellénique 89, n. 2, p. 590-657. 



 IL PAPIRO DI AI KHANOUM, FRAMMENTO DI SENOCRATE E DI ARISTOTELE  27 

SCHORLEMMER, R. (2022). Clearchus, a Platonist? In: 

MAYHEW, R.; MIRHADY, D. C. (eds.). Clearchus of Soli. Text, 

Translation, and Discussion. London-New York, p. 311-337. 

TARÁN, L. (1981). Speusippus of Athens. A critical Study with a 

Collection of the Related Texts and Commentary. Leiden. 

THEILER, W. (1959). Aristoteles Werke in Deutscher Übersetzung. 

Band 13: Über die Seele. Berlin. 

VENDRUSCOLO, F. (1997). Note testuali al papiro di Ai-Khanum. 

In: Papiri filosofici. Miscellanea di Studi I. Firenze. 

VERDE, F. (20221). Two Concepts of Sleep. Clearchus of Soli and 

Strato of Lampsacus. In: Clearchus of Soli. 

VERDE, F. (20222). Peripatetic Philosophy in Context. Knowledge, 

Time, and Soul from Theophrastus to Cratippus. Berlin-Boston. 

VERHASSELT, G. (2022). The Seven Sages and the Inscription of 

Ai Khanoum. In: Clearchus of Soli. 

 

 

Editore: Beatriz de Paoli e Eduardo Wolf 
Inviato il 17/10/2024, approvato per la pubblicazione il 12/04/2025 

 

Questo è un articolo ad accesso libero distribuito secondo i termini della licenza Creative 
Commons Attribution, che consente l'uso illimitato, la distribuzione e la riproduzione su 

qualsiasi supporto, a condizione che l'opera originale sia citata correttamente. 

 

 

Desideri inviare un articolo alla Rivista Archai? Segui le istruzioni per l’invio all’indirizzo 
http://www.scielo.br/archai. 

 
 

 

 

http://www.scielo.br/archai

