
 

https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_31 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTIGO 

Restauração e desintegração: a herança da 

tradição médica no Filebo de Platão 

Restoration and disintegration: the legacy of medical tradition 

in Plato's Philebus 

Beatriz Saar i 
https://orcid.org/0000-0003-1052-9672 

beatrizsaar@hotmail.com 

i Universidade Federal do Rio de Janeiro – Rio de Janeiro – RJ – Brasil 

SAAR, B (2025). Restauração e desintegração: a herança da tradição médica 
no Filebo de Platão. Archai 35, e03531. 

Resumo: Este estudo tem como objetivo primordial determinar o 

lugar reservado à medicina no diálogo Filebo, de Platão. O estudo 

aborda, por um lado, a crítica que o filósofo faz à medicina, enquanto 

prática e ofício regulado por normas e procedimentos específicos, e, 

por outro, a maneira habilidosa com que ele recorre a algumas teorias 

https://orcid.org/0000-0003-1052-9672
mailto:beatrizsaar@hotmail.com


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

médicas, adaptando-as para seus próprios propósitos. A primeira 

parte da investigação busca compreender as razões pelas quais Platão 

critica a medicina no Filebo, especialmente na passagem 56b1. Essa 

crítica, como será argumentado, está profundamente relacionada ao 

método da medicina. Nesse sentido, será importante destacar que, ao 

criticar a medicina, Platão não busca estabelecer uma rivalidade entre 

a filosofia e a prática médica, mas sim questionar a pretensão da 

medicina de se apresentar, algumas vezes, como o melhor e único 

modus vivendi. A segunda parte do estudo, por sua vez, se concentra 

em analisar as influências da medicina sobre a teoria platônica do 

prazer, especialmente no que diz respeito ao conceito de prazer como 

um processo de preenchimento. Para isso, recorre-se a textos 

hipocráticos, como Sobre as doenças IV, Sobre a natureza do homem 

e Sobre a medicina antiga. Por fim, através da comparação de 

termos-chave recorrentes, destacam-se as semelhanças e as 

diferenças entre a concepção médica e a concepção de Platão sobre o 

prazer. 

Palavras-chave: Corpus hippocraticum, Filebo, Desintegração, 

Prazer, Método. 

Abstract: This study aims to examine the position of medicine within 

the context of Plato's dialogue Philebus, focusing, on one hand, on 

the critique the philosopher makes of medicine as a practice and craft 

governed by specific norms and procedures, and, on the other, on the 

skillful way in which he draws upon certain medical theories, 

adapting them to serve his own purposes. The first part of the analysis 

seeks to understand the reasons behind Plato’s critique of medicine 

in the Philebus, especially in passage 56b1. This critique, as will be 

demonstrated, is closely related to the method of medicine. In this 

sense, it is important to highlight that, in criticizing medicine, Plato 

does not seek to establish a rivalry between philosophy and the 

medical practice, but rather to question medicine’s claim to 

sometimes present itself as the best and only modus vivendi. The 

second part of the study focuses on analyzing the influence of 

medicine on Plato’s theory of pleasure, particularly regarding the 

concept of pleasure as a process of fulfillment. To this end, 

Hippocratic texts such as On Diseases IV, On the Nature of Man, and 

On Ancient Medicine are consulted. Finally, through a comparison of 

recurring key terms, similarities and differences between the medical 

conception and Plato’s conception of pleasure are highlighted. 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  3 

 

Keywords: Corpus hippocraticum, Philebus, Disintegration, 

Pleasure, Method. 

 

 

1. Modus vivendi e método. A crítica à 

medicina 

É amplamente reconhecida a presença, assaz frequente, da 

medicina nos diálogos platônicos. Mesmo quando dirige críticas à 

técnica médica, é inegável que a discussão perpassa praticamente 

toda a obra platônica, dos diálogos iniciais até as Leis. Nesse sentido, 

Mario Vegetti (1995, p. 9) sugere que a crítica platônica à medicina 

não deve ser compreendida como resultado de um eventual 

desprestígio da técnica médica aos olhos de Platão, mas antes como 

reconhecimento da peculiar habilidade que ele teria prontamente 

percebido em sua constituição. Segundo o autor, como outras 

técnicas importantes do ponto de vista científico, a medicina 

representava um modelo abrangente de saber, pois estava circunscrita 

ao domínio específico de seu objeto – a saúde e a doença dos corpos. 

Era, assim, uma técnica regida por regras e procedimentos racionais, 

passíveis de discussão e transmissão, cuja eficácia poderia ser 

comprovada dentro do próprio campo do conhecimento. De fato, há 

suporte textual para essa interpretação na República (340d1-e1), 

especialmente na passagem em que Trasímaco questiona se é médico 

aquele que se engana quanto aos doentes e chega à conclusão, com a 

adesão de Sócrates, de que quem detém o conhecimento não erra, ou 

seja, o médico que detém a técnica médica, detém ele mesmo um 

conhecimento. Nesse sentido, entendemos que, a rigor, o médico é 

possuidor de um saber ou mesmo de um conhecimento. Outra 

passagem importante para apoiar essa hipótese está em Górgias 

(464d1-e1), quando Sócrates defende que a culinária toma por vezes 

a aparência de medicina, sem de fato sê-la, pois, enquanto a primeira 

está preocupada em buscar os melhores alimentos através do prazer, 

a segunda visa conhecer quais são os alimentos mais adequados aos 



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

corpos. Isso parece ocorrer porque a medicina é uma técnica que visa, 

através do conhecimento, o melhor; a culinária, por sua vez, é uma 

atividade empírica que visa o agradável. Ambas as passagens 

sugerem, como observou Vegetti, que Platão reconhece a medicina 

como uma técnica que, quando adequadamente aplicada, pode 

consolidar-se como um saber legítimo. 

Na mesma esteira de Vegetti, alguns autores defendem que a 

predileção de Platão pela medicina se deve ao fato de que essa 

técnica, sobretudo como apresentada no Corpus hippocraticum, teve 

que ter, desde muito cedo, um rigoroso estatuto epistemológico em 

resposta à medicina religiosa1. Essa consideração apoia a existência 

de uma fonte comum entre a medicina e a filosofia platônica, pois, 

assim como a medicina hipocrática, a filosofia platônica teve que 

disputar sua própria existência, pondo os próprios objetos e o próprio 

método de pesquisa e de prática em discussão com os sofistas, os 

eristas e os oradores2.  

Apesar disso, embora a medicina e a filosofia compartilhem uma 

origem comum e a primeira seja frequentemente apresentada como 

uma técnica relevante nos diálogos platônicos, é preciso destacar que 

ela competia com a filosofia pela autoridade cognitiva e moral em 

diversas questões relativas à natureza humana, à saúde e à felicidade3. 

Collins (2015, p. 5) destaca que, após a Guerra do Peloponeso, o 

protréptico4 filosófico teve que lidar com diversas formulações e 

                                                 
1 Sobre como a medicina hipocrática teve de se opor a outras vertentes médicas, 

ler Foster (1970, p. 4) e Marino (2019, p. 351) . 
2 Devo essa distinção a Marino (2019, p. 351), que notou como o uso da medicina 

surge como paradigma epistemológico no Górgias (463a-466a), quando se 

argumenta que a retórica não é uma τέχνη, mas uma prática (ἐμπειρία), incapaz de 

dar razão das próprias operações. Por isso, resulta ser uma prática que visa 

sobretudo à produção de prazer e não o que é bom para a alma ou a cidade (462c7).  
3 Para um estudo mais acurado sobre o estatuto da medicina na época de Platão, 

ver Mihai (2021, p. 14): “In Plato’s time, medicine and philosophy often interfered 

and competed with each other for cognitive and moral authority in matters 

concerning human nature, health, and happiness”.  
4 Protréptico é o nome dado a um gênero literário antigo, geralmente designando 

um convite à filosofia. É conhecido o protréptico escrito por Aristóteles. Porém, 

como ocorreu com boa parte de sua obra, restaram apenas alguns fragmentos.  



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  5 

 

abordagens possíveis do que seria a “boa vida” – incluindo novos 

discursos intelectuais, como historiografia e medicina. Várias 

disciplinas, como filosofia, retórica, medicina e sofística, estavam 

frequentemente envolvidas em uma competição mútua por 

autoridade cognitiva e moral, cada uma reivindicando sua 

preeminência sobre as outras. A medicina, em particular, tornou-se 

conhecida por despertar o interesse dos leigos, ou seja, das pessoas 

que não eram iniciadas na técnica. Parte desse interesse encontra-se 

no Sobre a medicina antiga (De prisca medicina): 

Quando se fala sobre essa arte, é preciso sobretudo, 

segundo me parece, falar coisas que são 

compreendidas pelo público leigo. Com efeito, não 

compete à medicina nem investigar nem falar de 

nenhuma outra coisa que não das afecções das 

próprias pessoas que estão doentes e sofrendo. Para 

elas, que são leigas, não é fácil compreender suas 

próprias afecções, como elas se geram e cessam, por 

qual motivo aumentam ou diminuem. (De prisca med., 

2.10-16; trad. Rafael Huguenin, Rodrigo de Brito e 

Sussumo Matsui). 

O tratado fala sobre a gênese da medicina e sobre seu papel, 

indicando, inclusive, a importância, para o médico, de saber como se 

comunicar de forma compreensível, para que o público leigo – aliás, 

o mais interessado nas promessas da medicina –, possa mais 

facilmente assimilar suas prescrições. Esse relato mostra como a 

medicina torna-se parte essencial da cultura grega antiga, deixando 

de ser restrita às escolas filosóficas e médicas para se tornar um 

interesse compartilhado por toda a sociedade5. 

Quando Platão critica a medicina, portanto, não o faz porque não 

a reconhece como uma gama de saberes que possuem largo impacto 

social, mas parece referir-se a um ponto mais específico: ao fato de a 

medicina arrogar para si a detenção do melhor modus vivendi. Isso se 

                                                 
5 Diz-nos Jouanna (1990, p. 9) sobre esse aspecto: “La littérature médicale de 

l’époque classique se composait non seulement de traités écrits mais aussi 

d’œuvres destinées à être prononcées devant un public. L’auteur de L’Ancienne 

médecine le laisse entendre clairement dans deux passages où il emploie les verbes 

«dire» et «écrire» pour désigner ceux qui ont composé des œuvres médicales”.  



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

torna evidente quando verificamos que autores hipocráticos 

defenderam a preeminência da medicina sobre a própria filosofia. O 

autor de Sobre a medicina antiga (2.1-3) nos diz: “Mas quanto à 

medicina, desde muito ela já dispõe de tudo, tendo já descoberto um 

princípio e um caminho, com os quais muitas coisas admiráveis 

foram descobertas ao longo de muito tempo” (Ἰητρικῇ δὲ πάντα 

πάλαι ὑπάρχει, καὶ ἀρχὴ καὶ ὁδὸς εὑρημένηκαθ' ἣν καὶ τὰ εὑρημένα 

πολλά τε καὶ καλῶς ἔχοντα εὕρηται ἐν πολλῷ χρόνῳ). “Caminho” 

pode ser entendido não apenas como os passos trilhados pela 

medicina, mas como o próprio método estabelecido pela técnica 

médica. No trecho, a medicina também ostenta uma certa tradição, 

como se antevê na menção a χρόνος: ela aparece como uma prática 

que se organizou e se consolidou ao longo do tempo. Finalmente, 

como prova cabal do sucesso desse saber, estão as descobertas de 

coisas admiráveis que a medicina logrou alcançar. Logo em seguida 

a essa afirmação em que elogia a medicina, o autor critica 

abertamente as abordagens feitas por vários filósofos sobre temas 

como “o que é o ser humano e de quais causas ele é feito” (20.11-

13). Ele nos diz: 

No entanto, alguns médicos e sofistas afirmam que 

não seria possível alguém conhecer medicina sem 

saber o que é o ser humano e que para quem se propõe 

a tratar corretamente do ser humano é necessário 

aprender isto. Porém, o discurso deles se encaminha 

para a filosofia, como no caso de Empédocles e outros 

que escreveram sobre a natureza, descrevendo desde o 

princípio o que é o ser humano, como ele surgiu 

inicialmente e a partir de que coisas foi formado. (De 

prisca med., 20.1-6; trad. Rafael Huguenin, Rodrigo 

de Brito e Sussumo Matsui). 

Na passagem referenciada, há uma clara tensão entre o autor e a 

filosofia, sobretudo associada à figura de Empédocles6. Há uma 

crítica evidente aos métodos da filosofia quando ele ressalta que, para 

poder praticar medicina, não é preciso conhecer o que o ser humano 

                                                 
6 Embora Empédocles seja diretamente mencionado, alguns estudos apontam que 

o autor do tratado pode, na verdade, estar fazendo críticas a outros filósofos 

também, como Filolau. (Cf. Velandia, 2021, p. 264). 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  7 

 

é, qual sua origem ou quais são os seus elementos constituintes – 

exatamente o que Empédocles e todos os primeiros filósofos se 

propõem a investigar. Para o autor, isso “diz menos sobre a técnica 

médica do que a pintura” (ἧσσον νομίζω τῇ ἰητρικῇ τέχνῃ προσήκειν 

ἢ τῇ γραφικῇ, 20.6-8). Em outras palavras, na concepção do autor 

hipocrático, aquele que se propõe a seguir o método dos filósofos 

estaria mais próximo de um artista do que propriamente de um 

investigador da natureza. Portanto, para o autor hipocrático, 

compreender os princípios primeiros revela-se irrelevante no 

contexto da prática médica, pois essa é, antes de tudo, uma ciência 

que visa o particular. O método aplicado a cada paciente não é 

universal, mas deve ser adaptado a cada caso em específico. Na 

concepção presente no tratado referenciado, o médico deve priorizar 

a investigação dos sintomas e a prescrição de tratamentos 

personalizados, como uma dieta adequada ao indivíduo, 

considerando que isso é mais benéfico e eficaz do que se perder em 

especulações sobre os princípios da natureza e dos seres. 

Ainda sobre a disputa em torno do melhor modo de vida, Mihai 

(2021, p. 16) desenvolveu uma tese para explicitar o método 

platônico – aplicado sobretudo nos diálogos de juventude – que visa 

estabelecer a preeminência da filosofia sobre a medicina. Segundo o 

autor, Platão introduz um tópico filosófico bastante conhecido, a 

saber, a distinção corpo-alma. Em diversos diálogos, Platão insiste 

em assegurar a superioridade da alma em relação ao corpo. Esse 

parece ser o caso da passagem do Críton: 

{SO.} Mas será digno de viver ainda que se corrompa 

o que em nós se deteriora com a injustiça e se 

aperfeiçoa com a justiça? Ou devemos considerar isso 

que há em nós – e que está relacionado com a justiça 

e a injustiça – mais insignificante do que o corpo? 

{CR.} De forma alguma. 

{SO.} Porém mais honroso?  

{CR.} Muito mais. (Críton, 47e6-48a4; trad. nossa) 

O que há em nós que se atenta ao que é justo e injusto é 

precisamente a alma. Assim como o corpo deteriorado nos impede de 

viver (47e3-4), o passo indica que também a alma arruinada torna o 



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

viver indigno. Interessa notar que a alma é apresentada como mais 

importante do que o corpo. Algo semelhante ao que lemos em 

Górgias (465c7-d1), onde Sócrates chega à conclusão de que a alma 

comanda o corpo (ἡ ψυχὴ τῷ σώματι ἐπεστάτει). Tanto em um 

diálogo, como no outro, essa preeminência parece justificar-se pelo 

mesmo motivo: a alma é capaz de fazer algo que o corpo não alcança, 

a saber, a alma é capaz de contemplar (ὑπὸ ταύτης κατεθεωρεῖτο, 

465d1), e essa capacidade lhe permite o aprendizado de distinções 

conceituais, como a diferença entre a medicina e a culinária. 

Enquanto o critério do corpo é o prazer, que avalia os alimentos 

conforme o nível de agradabilidade que nos proporcionam, o critério 

da alma é a inteligência, capaz de discernir quais alimentos são 

benéficos e, assim, determinar o que é mais apropriado para um 

determinado corpo (465d2-3). A mesma tese se repete ainda no 

Primeiro Alcibíades, onde se diz que a alma se serve do corpo (χρῆται 

αὐτῷ ἢ ψυχή, 130a1) e o comanda (ἄρχουσα, 130a3)7. 

Ora, visto que a medicina se preocupa principalmente com o 

corpo e a filosofia privilegia a alma, o ponto de Platão é que a última 

deve ser considerada uma importante forma de vida. É isso o que se 

argumenta em Primeiro Alcibíades (131a5-6): “nenhum médico, na 

medida em que é médico, conhece a si mesmo” (οὐδεὶς ἄρα τῶν 

ἰατρῶν ἑαυτὸν γιγνώσκει, καθ’ ὅσον ἰατρός)8. 

Assim, o Críton, o Primeiro Alcibíades e o Górgias, quando lidos 

e articulados em conjunto, sugerem que a verdadeira felicidade 

                                                 
7 Essa tese culmina em um ponto ainda mais extremo: Sócrates afirma que os 

indivíduos acabam por ser nada mais do que alma (μηδὲν ἄλλο τὸν ἄνθρωπον 

συμβαίνειν ἢ ψυχήν, 130c3). 
8 O aforismo délfico "conhece-te a ti mesmo" (γνῶθι σεαυτόν) aparece em diversos 

diálogos platônicos através de Sócrates e desempenha diversas funções. No 

Primeiro Alcibíades aparece conectado sobretudo à noção de temperança 

(σωφροσύνη): "se a temperança consiste em conhecer a si mesmo, nenhum deles é 

temperante pela sua técnica" (131b4-5). O que Platão defende é que nenhuma 

técnica, para além da filosofia, é capaz de tornar o indivíduo temperante, pois só a 

filosofia possui a capacidade de conhecer a alma. É por isso que “essas técnicas 

são consideradas manuais e não um saber digno de uma pessoa excelente” 

(βάναυσοι αὗται αἱ τέχναι δοκοῦσιν εἶναι καὶ οὐκ ἀνδρὸς ἀγαθοῦ μαθήματα, 

131b7-8).  



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  9 

 

abrange tanto a integridade corporal, a saúde, como depende também 

do autoconhecimento e da temperança, que não podem ser 

alcançados somente pela medicina. Isso não implica afirmar que a 

saúde do corpo não pode ser avaliada entre um dos maiores bens, mas 

simplesmente que a saúde funciona melhor em um corpo cuja alma 

está em boas condições9.  

O que não resulta em um desprezo à medicina, como alguns 

autores sustentaram10, mas em uma tentativa de Platão de assegurar 

que, por mais que a medicina seja uma técnica completa, ela não é 

capaz de realizar discursos sobre a alma e promover o conhecimento 

de si. Portanto, mais do que uma tentativa de exclusão ou total 

afirmação da predominância de uma técnica sobre a outra, podemos 

entender a sugestão platônica como uma espécie de aceno para uma 

cooperação entre os campos do saber. A medicina, sozinha, não é 

capaz de abarcar toda a complexidade de um viver saudável e pleno. 

Desse modo, a prática filosófica, compreendida não como 

investigação dos primeiros princípios, como citou o autor 

hipocrático, mas enquanto conhecimento de si, pode enriquecer o 

cuidado médico, pois tal prática investiga não somente aquilo que se 

é, mas os hábitos, as dietas, em suma, o modo de vida de cada 

indivíduo. Assim, Platão, ao enfatizar que a medicina, embora seja 

uma técnica completa, não é capaz de abordar questões da alma ou 

promover o autoconhecimento, não desvaloriza essa prática, mas 

sugere uma colaboração ativa entre a filosofia e a medicina. A 

filosofia complementa a medicina ao tratar não apenas do corpo, mas 

                                                 
9 No Górgias (452a1-b1) é levantada a hipótese de que a medicina lidaria com o 

maior bem dos indivíduos (περὶ τὸ μέγιστον ἀγαθὸν τοῖς ἀνθρώποις), a saber, a 

saúde (ὑγίεια). Exatamente o que sustentam os tratados hipocráticos. Mas isso é 

colocado à prova próximo ao fim do diálogo, quando o bem-estar psíquico é 

apresentado como muito mais importante do que o bem-estar do corpo, pois ser 

injusto, licencioso, covarde e ignorante (vícios da alma, ψυχῆς πονηρία) é mais feio 

e mais doloroso do que ser pobre e doente (477c6-e2). 
10 Ver, por exemplo, o estudo de Levin (2014, p. 54): “Plato’s disputes with poetry 

and rhetoric/sophistry have received much scholarly attention. In contrast, the very 

fact that there is a rivalry with medicine in Plato, let alone the significance of that 

dispute, has not yet received its due through concerted investigation”.  



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

também da alma, por isso o modus vivendi daquele que pratica a 

filosofia é reiteradamente elogiado por Platão.  

Uma importante consideração para entender a crítica de Platão à 

medicina está no Filebo, quando ele a compara com outras técnicas. 

Em 56b1, Sócrates posiciona a medicina ao lado de técnicas como a 

agricultura, a navegação e a estratégia militar, na classe das “técnicas 

manuais”, que, assim como a aulética e a prática musical em geral, 

consiste em “ter em grande medida uma mistura do que não é claro, 

e pouco do que é seguro (πολὺ μεμειγμένον ἔχειν τὸ μὴ σαφές, 

σμικρὸν δὲ τὸ βέβαιον, Phlb., 56a6-7): 

S: Pois bem, a música, de certo modo, harmoniza o 

consoante não pela medida, mas pela conjectura, e é 

esse o caso de toda aulética, que persegue, através da 

conjectura, medir o tamanho de cada corda que é 

conduzida. Nesse caso, a falta de clareza predomina e 

a parte da segurança é excepcionalmente reduzida.  

P: Extremamente verdadeiro. 

S: E podemos encontrar algo semelhante na medicina, 

na agricultura, na navegação e na estratégia militar. 

(Phlb., 56a3-b2; trad. nossa) 

Ao analisar a passagem acima, Ayache (1999, p. 35) defende que 

a avaliação platônica da medicina no Filebo pode ser explicada pela 

classificação das artes nos passos anteriores (55e1), em que Sócrates 

as distingue com base no uso de três princípios orientadores: 

ἀριθμητική (a técnica dos números), μετρητική (a técnica da medida) 

e στατική (a técnica do peso). As técnicas ditas “menos seguras”, ao 

invés de recorrerem ao número, à medida e à pesagem, baseiam-se 

na conjectura (στοχασμός), estando estreitamente alinhadas às 

percepções sensoriais refinadas pela experiência e pela prática (τὰς 

αἰσθήσεις καταμελετᾶν ἐμπειρίᾳ καί τινι τρίβῃ). De modo 

semelhante à ideia central contida no Filebo, no Sobre a medicina 

antiga o autor nos diz: 

Por isso, a questão é muito mais complexa e requer 

mais precisão, pois é preciso se ater a uma certa 

medida. Mas não encontrarás outra medida, nem 

número, nem peso, em referência à qual tu possas 

obter precisão (μέτρον δὲ, οὐδὲ σταθμὸν, οὐδὲ 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  11 

 

ἀριθμὸν οὐδένα ἄλλον, πρὸς ὃ ἀναφέρων εἴσῃ τὸ 

ἀκριβὲς), exceto a sensação do corpo. Por isso é 

trabalhoso adquirir conhecimento com tanta precisão 

de modo a cometer apenas uns poucos erros aqui e ali. 

(De prisca med., 20.1-6, trad. Rafael Huguenin, 

Rodrigo de Brito e Sussumo Matsui). 

Não se trata apenas de uma semelhança vocabular no uso da 

tríade µέτρον, ἀριθμός, σταθμός, que Platão também emprega na 

passagem supracitada, o passo é importante principalmente por 

evidenciar a causa de a medicina não possuir uma medida objetiva 

para orientar seu ofício: o médico recorre à “sensação do corpo” (τοῦ 

σώµατος τὴν αἴσθησιν), que pode ser interpretada como a percepção 

subjetiva do paciente ou do médico. Assim, entende-se que o método 

da medicina é essencialmente variável e impreciso, pois os 

indivíduos, e também os médicos, podem ser frequentemente 

enganados a respeito de seus padecimentos. 

Porém, essa constatação não significa que Platão julgue que a 

técnica médica é totalmente ausente de regras. Como vimos acima, 

ela possui não apenas uma tradição, um conjunto de regras racionais 

e procedimentos eficazes, como também é capaz de dar razão às suas 

próprias operações, algo que a retórica não conseguia (Gorg. 462c7). 

No Fedro (268b-c), por exemplo, Sócrates propõe uma situação 

hipotética em que alguém se dirige a Erixímaco e a seu pai Acúmeno, 

ambos médicos, para perguntar-lhes se o simples domínio de 

procedimentos como provocar vômitos, resfriar o corpo ou induzir a 

transpiração seria suficiente para caracterizar o verdadeiro médico. A 

conclusão do argumento é negativa: não basta realizar tais operações, 

é preciso saber quando, em quem e por quanto tempo cada uma deve 

ser aplicada. Essa exigência de aplicação criteriosa e contextual 

demonstra que a medicina não é apenas um conjunto de regras 

mecânicas, mas uma verdadeira técnica guiada pelo intelecto, capaz 

de justificar internamente cada um de seus atos.  

Portanto, julgo que o ponto de Platão, ao incluir a medicina entre 

as técnicas pouco claras, é mostrar que, embora seu objeto de análise 

seja determinado, a falta de método ou de aperfeiçoamento pode levar 

o médico a erros com consequências fatais. Uma evidência dessa tese 



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

pode ser encontrada em Filebo (17c7), quando Platão contrasta 

aquele que conhece apenas o agudo, o grave e o intermediário e 

aquele que adquiriu o conhecimento das harmonias e ritmos 

transmitidos pelos antigos. A comparação é útil quando pensamos 

que, assim como o músico, não basta ao médico saber apenas uma 

das partes constituintes de seu ofício, contrariamente, ele deve 

entender os princípios subjacentes que regem os sistemas complexos. 

A saúde, por exemplo, é o modelo perfeito da proporção certa, que 

nasce da união entre o determinado e o indeterminado. Portanto, o 

médico, ao compreender melhor os princípios que regem a saúde, 

seria capaz de executar de uma maneira mais acertada o seu ofício. 

No Filebo há uma clara indicação de que entender o que é uma boa 

mistura implica conhecer os seus elementos um a um (ἓν ἀνϑ᾽ ἑνός). 

Em outras palavras, o conhecimento do todo é também o 

conhecimento de cada um dos seus elementos.  

Em conclusão, Platão enfatiza que, embora a medicina seja uma 

técnica com tradições, regras e procedimentos racionais, o método 

dialético e a filosofia podem complementá-la, à medida em que o 

Filebo sugere um processo de matematização das ciências, que parte 

do indeterminado ao determinado. Neste sentido, podemos entender 

a crítica platônica como uma cooperação entre os campos do saber, 

dessa vez com o método caro ao Filebo e aos diálogos tardios: a 

dialética e a matematização. A analogia com a música, especialmente 

no que diz respeito ao conhecimento das harmonias e ritmos, 

evidencia a ideia de que, assim como o músico precisa entender a 

totalidade da música e seus componentes, o médico, pode estabelecer 

uma relação harmoniosa com o filósofo, compreendendo melhor os 

princípios subjacentes à saúde – , que é, por sua vez, uma harmonia 

entre os elementos que constituem o corpo – e estimulando o cuidado 

de si, representativo do cuidado para com a alma. 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  13 

 

2. Para além de uma suposta “rivalidade”: a 

influência médica na tese do prazer 

Para além de um suposto desacordo entre medicina e filosofia, 

alguns estudos notaram a especial influência do Corpus 

hippocraticum na obra platônica11. Em primeiro lugar, há fortes 

indícios de que Platão estabeleceu contato com diversos tratados 

médicos12, e que não somente foi um leitor assíduo, mas que fez uso 

direto dessas leituras: as diferentes referências e pastiches de tal 

tradição que pululam ao longo dos Diálogos, nos mostram que ele 

faz uso de tais teses para a formulação de muitas de suas 

considerações. Por isso, não é exagero afirmar que a medicina 

hipocrática atravessa toda a produção platônica13. Entre as 

influências médicas que Platão incorpora em seus diálogos, destaca-

se a explicação fisiológica do prazer. Em diversos momentos, ele 

recorre a analogias físicas para abordar esse conceito, entendendo o 

prazer como uma espécie de “preenchimento” ou “restauração” a um 

estado anterior e natural. Essa perspectiva, que associa o prazer ao 

equilíbrio do corpo, é uma constante em sua obra14. A fim de melhor 

                                                 
11 A influência da medicina nos textos platônicos é uma temática respaldada nos 

estudos platônicos, existem diversos estudos relevantes na área, como os de Schuhl 

(1960, p. 73-79); Joly (1961, p. 435-451); Lombard (1991, p. 1); Vegetti (1995, p. 

1); Lo Presti/Marino (2011, p. 1-41) e Marino (2019, p. 349-358).  
12 Sobre o que Platão teria lido e em especial sobre o contato com a tradição 

médica, é recomendada a leitura de Kutash (2007, p. 12).  
13 Hipócrates é citado diretamente em duas passagens do corpus: em Protágoras 

(311b-c) e no Fedro (270c9-10). Enquanto no Protágoras Hipócrates é apenas 

mencionado em relação à medicina, no Fedro há um comentário ao método 

hipocrático de investigação: Sócrates cita a afirmação de Hipócrates de que o 

método correto da medicina é estudar a “fisiologia do todo” e sugere que o método 

correto é discernir se uma coisa é simples ou complexa, se tem a capacidade de agir 

ou não etc. No entanto, é preciso salientar que a influência dos tratados médicos 

em Platão não deve resumir-se a essas duas breves menções textuais. Schuhl (1960, 

p. 73), nos diz que a medicina é, de todas as técnicas, aquela que mais cativa a 

atenção de Platão. Para sustentar sua hipótese, o autor cita passagens dos diálogos 

que mencionam nomes de médicos, como Heródico e Alcmeão, além de oferecer 

diversas passagens do corpus que resguardam uma relação com tratados médicos.  
14 Para além do Filebo, ela aparece de modo evidente na República (583e-584b), 

no Górgias (493b-494a) e no Timeu (86c-87a). 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

compreender essa contribuição, é fundamental o estudo do tratado 

Sobre as doenças IV (De morbis IV), cuja autoria é associada ao 

“autor C”, assim chamado por Grensemann15. No tratado 

referenciado, o autor aborda a natureza, os sintomas e o tratamento 

de doenças, e oferece uma explicação detalhada do processo de 

diagnóstico. Sua abordagem médica é amplamente empírica, 

enfatizando a necessidade da observação cuidadosa dos sintomas e 

sinais corporais para entender as causas subjacentes da doença.  

No tratado Sobre as doenças IV, por exemplo, o autor apresenta 

a teoria dos humores: 

Esses elementos são fleuma, sangue, bile e humor 

aquoso [...] quando o ser vivo se forma, há nele tantas 

variedades de humor saudável e mórbido quanto em 

seus pais. (Morb. IV, 32.6-9; trad. nossa). 

No tratado acima, o autor introduz o humor aquoso (ὕδρωψ) 

como um dos quatro humores primários, em vez da bile negra 

apresentada em Sobre a natureza do homem (4.1-7). Essa 

substituição provavelmente privilegia uma análise centrada em 

fluidos do corpo, destacando o papel da umidade e da hidratação na 

manutenção da saúde. Em sua análise dos humores, logo em seguida 

no Sobre as doenças IV, o autor escolhe, então, um exemplo do 

âmbito da nutrição, pois afirma que “em todos os alimentos e bebidas 

há algo bilioso, algo aquoso, algo sanguíneo e algo fleumático em 

maior ou menor quantidade” (33.2). Importa-nos, nesse momento, a 

descrição que o autor faz: 

Caso sinta falta de algum tipo de bebida ou alimento, 

o corpo irá arrastá-lo das fontes até que o humor surja 

menor do que adequado; então o indivíduo sente 

                                                 
15 Ver Grensemann (1975; 1982; 1987). Conferir também a recente tradução de 

Marino (2024, p. 83-88) do tratado De Genitura, em que na introdução se discute 

a questão da autoria deste tratado. Embora o autor do tratado De Morbis IV não cite 

seu próprio nome explicitamente, Marino demonstra que ele faz questão de atribuir 

a si mesmo a paternidade dos textos que escreveu: em Morb. IV (LVII 6), por 

exemplo, o autor cita a si próprio, reivindicando, como em De Genitura/De Natura 

Pueri, a autoria do De Mulierum Affectibus. 

 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  15 

 

desejo de comer ou de beber algo daquilo que possa 

preencher aquela parte da fonte e torná-la igual às 

outras. (Morb. IV, 39. 33-37; trad. nossa). 

Em primeiro lugar, entender o que são as “fontes”16 (τῶν πηγέων) 

é de suma importância para a teoria médica do autor hipocrático. 

Resumidamente, elas devem ser entendidas como depósitos dos 

fluidos corporais: são lugares específicos situados no corpo que 

sinalizam o que nos alimentos e bebidas é de natureza biliosa, 

fleumática, sanguínea e aquosa17, inclusive antes que o corpo seja 

capaz de interpretá-las18. Em outras palavras, a cada humor 

corresponde um reservatório orgânico no corpo: a cabeça (atrelada à 

fleuma), a vesícula biliar (bile), o coração (ao sangue), o baço (humor 

aquoso). Cada uma dessas fontes extrai do alimento ou da bebida no 

estômago aquele humor ao qual ele é semelhante e cada um desses 

humores está presente em maior ou menor quantidade em todos os 

alimentos. A função dessas fontes, portanto, é a de prover um 

equilíbrio dos humores no corpo. 

O desejo (ἵμερος), descrito na passagem anterior, resulta ser nada 

mais do que uma consequência do ato de “necessitar” (ἐνδέω). Essa 

necessidade surge através da atração que o corpo exerce sobre os 

humores em suas fontes, precisamente quando se encontra em 

situação de deficiência nutritiva. Tal atração provoca um 

desequilíbrio nos fluidos presentes nas fontes e surge então o desejo 

                                                 
16 Compartilho com Craik (2015, p. 188) a ideia de que o termo empregado pelo 

autor do tratado tem uma conotação poética forte, sendo melhor traduzi-lo, para 

guardar o “gosto” do termo original, por “fonte” do que por “reservatório” ou 

“receptáculo”: “The sense of the term πηγή, which is metaphorical and has a poetic, 

somewhat archaic, flavour, is better conveyed in a literal translation such as ‘fount’ 

or ‘well-spring’ than in the more prosaic ‘source’. (The author seems to claim this 

as his own neologism)”.  
17 Essas classificações se referem a teoria dos quatro humores, descrita nos 

capítulos 33-41 do tratado. Lonie (1981, p. 260) oferece uma explicação sintética 

da teoria: “There are four humours in the human body. These humours are 

congenital, as the author states in Morb. IV 32,1. 84,7—11 Joly = VII 542,8-11 Li. 

(cf. Genit. 3,1. 46,14f. Joly = VII 474,8f. Li.: man has these forms of humour in 

him from birth), and frequently implies elsewhere). To each of these humours 

corresponds, an organic reservoir: the head, the gall-bladder, the heart, the spleen”.  
18 Cf. De morbis IV. 39. 27-31.  



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

pela completude daquilo que foi perdido. Deve-se notar que neste 

ponto está implícita a noção de que o alimento adequado realiza um 

preenchimento ou uma restauração ao estado natural do corpo. O 

procedimento do autor nos dois tratados é o mesmo: o corpo sinaliza 

uma deficiência nutricional, surge o desejo e a consequente 

necessidade de superar esse déficit. Finalmente, receita-se a 

alimentação, a fim de que se possa retornar ao estado natural do 

corpo, de modo a dotá-lo de saúde. E é por isso que o ato de 

alimentar-se é descrito como prazeroso, porque o prazer está ligado 

ao processo de supressão de uma falta. 

Em linhas gerais, o tratado aproxima-se da descrição platônica 

no Filebo quando Sócrates sugere, também em termos fisiológicos, 

que a harmonia corresponde ao estado natural do ser humano: 

S: Eu digo que, tendo se desatado a harmonia em nós, 

seres vivos, ocorre a dissolução da natureza e, 

simultaneamente, no mesmo momento surgem as 

dores. (...) Mas, quando a harmonia se recompõe 

novamente retornando à sua própria natureza, 

devemos dizer que surge o prazer – se temos que 

estabelecer as maiores coisas em poucas palavras e o 

mais rápido possível. (...) 

S: A fome, por exemplo, não é, certamente, dissolução 

e dor? 

P: Sim. 

S: Então, o ato de comer, realizando de novo o 

preenchimento, é prazer? 

P: Sim. 

S: E a sede, por sua vez, é uma corrupção e uma dor, 

e o poder do líquido que preenche de novo o 

ressecado, é prazer; e a separação e a dissolução contra 

a natureza, as afecções do calor asfixiante, são dor; 

mas a restauração, o resfriamento, de novo, de acordo 

com a natureza, é prazer. (...) E o congelamento, 

contra a natureza, pelo frio, dos líquidos do animal, é 

dor; enquanto que o caminho de acordo com a 

natureza, quando, de novo, os líquidos retornam ao 

estado anterior e se separam, é prazer. Em suma, vê se 

te parece comedido o discurso que afirma que a 

espécie viva, como falávamos anteriormente, que veio 

a ser, de acordo com a natureza, a partir do ilimitado e 

do limite; quando é corrompida, essa corrupção é dor, 

ao passo que a leva, de novo, a seu próprio ser, esse 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  17 

 

retorno, em todos os seres, é prazer. (Phlb., 31d4-

32b4; trad. Fernando Muniz) 

O que vemos na passagem é um entendimento do prazer como 

um processo de restauração do equilíbrio natural e um resultado do 

retorno a um estado de saúde e harmonia. Sócrates observa que 

quando a harmonia é dissolvida (λυομένη), há uma ruptura 

correspondente no estado natural do ser vivo (ζῷον). Essa ruptura 

causa sofrimento (ἀλγηδών). A referência à harmonia na passagem 

supracitada é crucial, pois, na filosofia platônica, a harmonia 

frequentemente simboliza o estado equilibrado do ser onde todos os 

elementos estão em um relacionamento adequado uns com os outros, 

seja no corpo, na alma ou no cosmos. Quando a ruptura da harmonia 

é corrigida, há um retorno à ordem natural, e esse retorno leva à 

experiência do prazer. Isso reforça a ideia de que o prazer não é algo 

separado da natureza, mas está integralmente conectado ao processo 

de reequilíbrio do corpo e da alma. O prazer está, portanto, ligado 

diretamente à completude natural (πλήρωσις), à satisfação de uma 

necessidade inerente (como fome ou sede) e ao retorno a um estado 

harmonioso. Desse modo, não resulta ser o objetivo da vida em si, 

mas um subproduto do retorno ao estado ou propósito natural de algo. 

Isso torna o prazer um efeito secundário em vez de um objetivo 

primário a ser perseguido isoladamente.  

Um outro ponto importante de contato entre as duas descrições 

do prazer é a fome. A fome é apresentada, em linhas gerais, como 

sendo um processo de desintegração do ser vivo, sendo um elemento 

crucial nos tratados médicos, nos quais ela é apresentada em termos 

semelhantes ao de Platão, como é possível ver no Sobre a medicina 

antiga: 

O corpo se corrompe e definha pela ação da fome ([τὸ 

σῶμα] φθίνει δὴ καὶ ξυντήκεται ὑπὸ λιμοῦ). Com 

efeito, todas as coisas que eu digo que ocorrem ao ser 

humano eu atribuo à fome. E afirmo também que todos 

os outros seres humanos, por saudáveis que sejam, se 

passarem dois ou três dias sem comer, sofrerão os 

mesmos efeitos que mencionei em relação aos que 

deixam de almoçar. (De prisca med., 11.8-14; trad. 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

Rafael Huguenin, Rodrigo de Brito e Sussumo 

Matsui). 

O autor menciona, em passos anteriores (10.18-28), que aquele 

que está acostumado a fazer uma refeição, como o almoço, e essa 

prática lhe é benéfica, sofre imediatamente de fraqueza intensa, 

tremores e desmaios quando ela é omitida durante alguns dias. Em 

seguida, o autor descreve uma série de alterações físicas: os olhos 

ficam mais verdes, a urina torna-se mais grossa e quente, surge um 

gosto amargo na boca, as vísceras parecem suspender-se, e há 

sensação de desfalecimento, abatimento e dificuldade para realizar o 

trabalho (ἐπὶ τούτοισιν ὀφθαλμοὶ χλωρότεροι, οὖρον παχὺ καὶ 

θερμὸν, στόμα πικρὸν, καὶ τὰ σπλάγχνα οἱ δοκέει κρεμᾶσθαι, 

σκοτοδινίη, δυσθυμίη, δυσεργίη, 10.20-23). Ora, tanto em Sobre as 

doenças IV, quanto em Filebo, a fome é associada à dor e à 

desintegração gradual do corpo. Enquanto no tratado hipocrático, a 

fome é descrita como uma causa de enfraquecimento e dissolução do 

corpo, Platão considera a fome como uma falta de equilíbrio, uma 

condição que, quando preenchida, corresponde ao prazer19. Do 

mesmo modo, no tratado hipocrático a sede também está relacionada 

ao desconforto e à necessidade de restaurar o equilíbrio corporal. Por 

fim, a dor é um termo-chave em ambas as passagens, ela surge 

associada ao processo de dissolução ou falta de equilíbrio. Em Morb. 

IV, a dor é associada diretamente à fome e suas consequências no 

corpo humano, isto é, interessa ao autor sobretudo descrever os 

processos físicos envolvidos na fome. Platão, por sua vez, defende 

que a dor é uma consequência da ruptura da harmonia.  

Em Platão, a noção de harmonia está pautada especialmente no 

conceito de natureza e entende-se a harmonia como sendo um retorno 

ao estado natural do ser. Por isso, o termo φύσις é central no Filebo, 

sendo usado para referir-se ao estado natural do ser, tanto no plano 

                                                 
19 O verbo πληρόω (encher, preencher, tornar completo) e suas extensões aparecem 

tanto na tradição médica, quanto na passagem analisada. Em ambas, o processo de 

preenchimento, suplantando uma ausência, instaura o prazer. Contrariamente, a 

dissolução ou esvaziamento (διάλυσις) instaura uma dor, pois promove o 

desequilíbrio dos elementos do corpo.  



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  19 

 

físico quanto metafísico. No Filebo, em 31c2-3, Sócrates sugere que 

o par dor-prazer (λύπη τε καὶ ἡδονὴ) esteja no gênero comum e 

especifica tal gênero como sendo aquele que combina o que é 

indeterminado com aquilo que determina (31d4), exatamente o 

gênero da saúde e da harmonia. Seguindo essa linha de raciocínio, 

nesse gênero confere-se determinação ao indeterminado, de modo a 

que surja uma estabilidade em sua natureza. Nesse sentido, a quebra 

da harmonia provoca uma quebra da ordem natural. Sócrates defende 

a existência de um estado “natural” dos seres vivos (ἐν τοῖς ζῴοις ἅμα 

λύσιν τῆς φύσεως, 31d5). Exatamente aquilo que defendia a tradição 

médica, em que a fome, mesmo exemplo evocado aqui por Sócrates, 

foi apresentada como uma condição anômala à condição natural20. 

Embora não seja tão claro nos textos hipocráticos a associação 

do prazer como um retorno ao estado natural ou um processo de 

preenchimento21, tal como vimos em Platão, temos algumas 

evidências dessa associação nos tratados Sobre os ventos (De 

flatibus), Sobre o uso dos líquidos (De humidorum usu) e Doenças 

IV (De morbis iv). Em Sobre os ventos (Flat. 12, 14 (VI 92 Littré)), 

primeiramente, encontramos uma descrição do funcionamento 

fisiológico associado às noções de repleção e esvaziamento, o termo 

“πλήρωση”, o preenchimento – utilizado por Platão – é utilizado pelo 

autor do tratado para descrever o que ocorre no estômago quando 

ingerimos algum alimento. Embora não tenhamos uma associação 

direta ao prazer, o termo utilizado é o mesmo. Em Sobre o uso dos 

líquidos (Hum. 6, 23 (VI 128 Littré)), por sua vez, quando é descrito 

o funcionamento fisiológico das lágrimas, é dito que no canto dos 

                                                 
20 A mesma hipótese é apresentada também no tratado Sobre os ventos (De flatibus, 

1. 27-32). 
21 A ideia de que o prazer consiste no retorno ao estado natural é desenvolvida em 

Sobre as doenças IV (Morb., IV. 39. 4, 23-26), especificamente, embora todo o 

capítulo 39 seja importante, e em Sobre a geração (1.1-4.1), quando o autor 

explicita o prazer no campo das relações sexuais. No primeiro capítulo, prazer e 

calor são associados à perturbação do fluido que causa a secreção de sêmen e o 

autor apresenta uma espécie de gráfico cujas coordenadas são a produção de sêmen 

do homem e da mulher e a intensidade do prazer. Para uma abordagem mais 

acurada, ver Lonie (1981, p. 120). 

 



20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

olhos ocorre um preenchimento líquido que efetiva um retorno ao 

estado natural da condição dos olhos. As lágrimas evitam a irritação 

e promovem um retorno ao estado natural dos olhos. No caso dessa 

passagem, embora a palavra prazer não surja, temos a evidência de 

que o preenchimento efetivado pelo líquido lacrimal é o que impede 

a irritação nos olhos, ou seja, ele impede o desequilíbrio; por outro 

lado, o equilíbrio que o preenchimento promove é descrito como um 

retorno ao estado natural, ou seja, ao funcionamento adequado dos 

olhos. Portanto, por mais que o autor não evidencie textualmente que 

tal processo é prazeroso, a ideia de que o retorno ao estado natural 

nos afasta do desequilíbrio e, em última instância, da dor, já pode ser 

presumida do texto. Finalmente, e mais importante, em Doenças IV 

(Morb. IV 41, 12 (VII 604 Littré)), ao analisar o funcionamento dos 

humores no corpo, o autor nos diz que, quando o estômago está vazio, 

o corpo fornece o humor correspondente para preenchê-lo, e então é 

dito que esse ato de supressão do vazio “ἐπαυρίσκεται”, traz deleite, 

satisfação. Ora, por mais que o termo utilizado para descrever tal 

processo não seja aquele tipicamente utilizado por Platão, como 

“ἡδονή”, “ἡδύς” ou semelhantes, não devemos ignorar que há na 

passagem uma associação forte entre o preenchimento e a fruição. O 

preenchimento surge conectado ao deleite, à satisfação e, em última 

instância, ao prazer. Quando o vazio é finalmente preenchido com o 

humor adequado que o corpo concede, o humor retorna para a sua 

fonte originária. 

Em linhas gerais, vimos que a teoria humoral e a teoria do prazer 

como processo de preenchimento no Filebo abordam a natureza da 

saúde humana e o equilíbrio dos processos internos, mas analisam 

essas ideias de diferentes perspectivas: uma médica e fisiológica, a 

outra fisiológica e metafísica. No tratado referenciado, a saúde é 

entendida como um equilíbrio entre os quatro humores. Quando esses 

humores estão em equilíbrio, o corpo funciona bem e a pessoa é 

saudável. O autor defende, em Sobre a natureza do homem, como 

vimos, que o desequilíbrio dos quatro humores leva à doença, seja 

febre (excesso de bile amarela) ou condições melancólicas (excesso 

de bile negra). O tratamento, então, visa restaurar o equilíbrio, 

normalmente por meio de dieta, exercícios ou medicamentos que 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  21 

 

tratem do desequilíbrio subjacente dos humores. No Filebo, Platão 

sugere, de modo similar, que o prazer desequilibrado leva a um 

estado doentio não só do corpo, mas também – apoiando-se na 

identificação alma-corpo – da alma. Finalmente, tanto na tradição 

platônica quanto na médica, a saúde é concebida como intimamente 

ligada ao equilíbrio adequado dos fluidos corporais. No entanto, para 

Platão, a saúde representa uma harmonia entre os elementos que 

constituem o corpo, orquestrada por uma causa inteligente. Sua 

preservação e restauração, portanto, constituem uma questão de 

sabedoria universal (30b1-4). Em contraste, no tratado analisado, a 

saúde é encarada como uma mistura indeterminada de humores, na 

qual os elementos perdem suas identidades individuais e se 

dissolvem. O equilíbrio entre os humores não pressupõe 

necessariamente uma causa inteligente. O autor hipocrático, por 

exemplo, não associa diretamente o prazer a uma medida justa de 

saúde. Assim, a originalidade do tratamento platônico dos prazeres 

reside na imposição de um μέτριον, de uma medida justa.  

Apesar disso, tanto na medicina, como na filosofia, os prazeres 

dos seres não são buscados por si mesmos, mas surgem do processo 

de restauração ao estado natural, que é vital para a sobrevivência. 

Com efeito, no Filebo Sócrates argumenta que a experiência do 

prazer é o resultado da correção de um desequilíbrio ou vazio no 

corpo. Assim, o prazer não é algo que existe por si só, mas faz parte 

de um processo maior de obtenção de um estado natural e 

harmonioso. Enquanto o autor hipocrático parece oferecer uma 

compreensão mais empírica e fisiológica do prazer, o relato de Platão 

sobre o prazer é mais ontológico, por atrelar-se à dialética e 

relacionar-se com conceitos como medida e harmonia. A despeito 

disso, pode-se concluir que, de uma maneira similar, ambos os 

pensamentos analisados ressaltam a ideia central de que o prazer não 

é um fim em si mesmo, mas o resultado natural da correção de um 

desequilíbrio ou do retorno a um estado de saúde e harmonia e que, 

à par toda ideia de rivalidade ou competição, nos resta o aceno de 

Platão para uma possível cooperação entre tais campos do saber. 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

Disponibilidade de Dados 

Não aplicável. 

Bibliografia 

AYACHE, L. (1999). Le fonds médical du Philèbe. In: DIXSAUT, 

M. (ed.). La fêlure du plaisir. Vol. 2. Paris, Vrin, p. 35-60. 

BAILLY, A. (1935). Dictionnaire Grec – Français. Paris, Hachette. 

BLANCO, M. E. R. (2003). Sobre las enfermedades IV. In: 

BLANCO, M. E. R.; POLO, L. V.; CUENCA, J. C. Tratados 

Hipocráticos VIII. (Traducciones, introducciones y notas). Madrid, 

Gredos. 

BURNET, J. (ed.) (1900). Platonis Opera. Vol. 2 e 3. Oxford, 

Clarendon Press. 

CAIRUS, H. (1999). Da natureza do homem Corpus hippocraticum. 

História, Ciências, Saúde-Manguinhos 6, n. 2, p. 395–430. 

CAIRUS, H. (2005a). Da natureza do homem. In: CAIRUS, H; 

JÚNIOR, W. Textos hipocráticos: o doente, o médico e a doença. 

Rio de Janeiro, FIOCRUZ, p. 39-59.  

CAIRUS, H. (2005b). Da doença sagrada. In: CAIRUS, H.; JÚNIOR, 

W. Textos hipocráticos: o doente, o médico e a doença. Rio de 

Janeiro, FIOCRUZ, p. 61-90. 

COLLINS, J. H. (2015). Exhortations to Philosophy: The Protreptics 

of Plato, Isocrates, and Aristotle. New York, Oxford University 

Press. 

CRAIK, E. M. (2015). The ‘Hippocratic’ corpus: content and 

context. Abingdon, Routledge. 

DAVIDSON, D. (trad.) (1990). Platão. Philebus. New York, Garland 

Publishing. 

DIÈS, A. (trad.) (1993). Platon. Philèbe. Paris, Les Belles Lettres. 

FOSTER, M. (1970). Lectures on the History of Physiology. During 

the 16th-18th Centuries. New York, Dover Publications. 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  23 

 

GRENSEMANN, H. (1975). Knidische Medizin Teil 1: Die 

Testimonien zur ältesten knidischen Lehre und Analysen knidischer 

Schriften im Corpus hippocraticum. Berlin/New York, De Gruyter. 

GRENSEMANN, H. (1982). Hippokratische Gynäkologie. Die 

gynäkologischen Texte des Autors C nach den 

pseudohippokratischen Schriften De muliebribus I, IIund De 

Sterilibus. Wiesbaden, Franz Steiner. 

GRENSEMANN, H. (1987). Knidische Medizin, Teil II. Versuch 

einer weiteren Analyse der Schicht A in den pseudohippokratischen  

Schriften De  natura  muliebriund De  muliebribus  I  und  II.  

Stuttgart,  Franz Steiner Verlag. 

HUGUENIN, R.; BRITO, R. P.; MATSUI, S. (2024). Hipócrates. 

Sobre a medicina antiga. Apresentação de Silvio Marino. São Paulo, 

UNESP.  

JOUANNA, J. (1990). Hippocrate: Tome II, Γ Partie - De l'ancienne 

médecine. Paris, Les Belles Lettres. 

JOUANNA, J. (2012). Greek Medicine from Hippocrates to Galen: 

Selected Papers. Leiden, Brill. 

LEVIN, S. B. (2014). Plato’s Rivalry with Medicine: A Struggle and 

its Dissolution. Oxford, Oxford University Press. 

LIDDELL, H.; SCOTT, R. (1961). A Greek – English Lexicon. 

JONES, H. (ed.). Oxford, Clarendon Press. 

LITTRÉ, E. (1840). Oeuvres complètes d'Hippocrate. Paris, J. -B. 

Baillière.  

LO PRESTI, R.; MARINO, S. (2011). Dialégesthai: fisiologia di un 

atto. Interazioni fra lessico medico e lessico filosofico fra V e IV 

secolo (Corpus Hippocraticum e Platone). Journal of Ancient 

Philosophy 5, n. 2, p. 1-41. 

LOMBARD, J. (1999). Platon et la médecine. Le corps affaibli et 

l’âme attristée. Paris, L’Harmattan. 

LONIE, I. (1981). The Hippocrates treatises “On generation”, “On 

the nature the child”, “Diseases IV”: a commentary. Berlin/New 

York, De Gruyter. 



24 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03531. 

 

LOPES, R. (2011). Platão. Timeu-Crítias. (Tradução do grego, 

introdução, notas e índices). 1ed. Coimbra, Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos. 

MARINO, S. (2016). The Style of Medical Writing in the Speech of 

Eryximachus: Imitation and Contamination. In: CORNELLI, G. 

(ed.). Plato’s Styles and Characters: Between Literature and 

Philosophy. Berlin/Boston, De Gruyter, p. 241-252 

MARINO, S. (2019) Medicina. In: CORNELLI, G.; LOPES, R. (ed.). 

Platão. Coimbra, Coimbra University Press, p. 347-358. 

MARINO, S. (2024). De genitura - ΠΕΡΙ ΓΟΝΗΣ [Hipócrates]. 

Journal of Ancient Philosophy 18, n. 2, p. 82-112. 

MIHAI, C. (2021). Protreptic and Medicine in Plato’s Early 

Dialogues. Hermeneia, n. 26, p. 14-26. 

MUNIZ, F. (trad.) (2012). Platão. Filebo. São Paulo, Loyola. 

NUTTON, V. (2013). Ancient Medicine. New York, Routledge. 

PRADEAU, J.-F. (trad.) (2002). Platão. Philèbe. Paris, Flammarion. 

PRADO, A. L. A. A. (trad.) (2014). Platão. República. 2 ed. São 

Paulo, Martins Fontes. 

PULQUÉRIO, M. O. (trad.) (1991). Platão. Górgias. Coimbra, 

Universidade de Coimbra. 

REIS, M. C. G. (trad.) (2016). Platão. Fedro. São Paulo, Penguin-

Companhia. 

VEGETTI, M. (1995). La medicina in Platone. Venezia, Il Cardo. 

VELANDIA, A. (2021). ¿Es Filolao el oponente del De prisca 

medicina?. Escritos 29, n. 63, p. 264-286. 

 

 

Editora: Pilar Spangenberg  

Submetido em 29/01/2025 e aprovado para publicação em 15/09/2025 



 RESTAURAÇÃO E DESINTEGRAÇÃO: A HERANÇA DA TRADIÇÃO MÉDICA NO FILEBO  25 

 

 

Este é um artigo de acesso livre distribuído nos termos da licença Creative 
Commons Attribution, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em 
qualquer meio, desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado. 

 

 

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse 
http://www.scielo.br/archai e conheça nossas Diretrizes para Autores. 

 

 

 

http://www.scielo.br/archai

