archai

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL
THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT

ARTIGO

Restauracao e desintegracao: a heranca da
tradicao médica no Filebo de Platao

Restoration and disintegration: the legacy of medical tradition
in Plato's Philebus

Beatriz Saar'
https://orcid.org/0000-0003-1052-9672
beatrizsaar@hotmail.com

I Universidade Federal do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro — RJ — Brasil

SAAR, B (2025). Restauracao e desintegracao: a heranca da tradicao médica
no Filebo de Platao. Archai 35, e03531.

Resumo: Este estudo tem como objetivo primordial determinar o
lugar reservado a medicina no dialogo Filebo, de Platdo. O estudo
aborda, por um lado, a critica que o filésofo faz a medicina, enquanto
pratica e oficio regulado por normas e procedimentos especificos, e,
por outro, a maneira habilidosa com que ele recorre a algumas teorias

https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_31 [1]


https://orcid.org/0000-0003-1052-9672
mailto:beatrizsaar@hotmail.com

2 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

médicas, adaptando-as para seus proprios propdsitos. A primeira
parte da investigacdao busca compreender as razoes pelas quais Platao
critica a medicina no Filebo, especialmente na passagem 56b1. Essa
critica, como sera argumentado, estd profundamente relacionada ao
método da medicina. Nesse sentido, sera importante destacar que, ao
criticar a medicina, Platdo ndo busca estabelecer uma rivalidade entre
a filosofia e a pratica médica, mas sim questionar a pretensdo da
medicina de se apresentar, algumas vezes, como o melhor e tinico
modus vivendi. A segunda parte do estudo, por sua vez, se concentra
em analisar as influéncias da medicina sobre a teoria platonica do
prazer, especialmente no que diz respeito ao conceito de prazer como
um processo de preenchimento. Para isso, recorre-se a textos
hipocraticos, como Sobre as doengas IV, Sobre a natureza do homem
e Sobre a medicina antiga. Por fim, através da comparagdo de
termos-chave recorrentes, destacam-se as semelhancas e as
diferencas entre a concepcao médica e a concepcao de Platdo sobre o
prazer.

Palavras-chave: Corpus hippocraticum, Filebo, Desintegracdo,
Prazer, Método.

Abstract: This study aims to examine the position of medicine within
the context of Plato's dialogue Philebus, focusing, on one hand, on
the critique the philosopher makes of medicine as a practice and craft
governed by specific norms and procedures, and, on the other, on the
skillful way in which he draws upon certain medical theories,
adapting them to serve his own purposes. The first part of the analysis
seeks to understand the reasons behind Plato’s critique of medicine
in the Philebus, especially in passage 56b1. This critique, as will be
demonstrated, is closely related to the method of medicine. In this
sense, it is important to highlight that, in criticizing medicine, Plato
does not seek to establish a rivalry between philosophy and the
medical practice, but rather to question medicine’s claim to
sometimes present itself as the best and only modus vivendi. The
second part of the study focuses on analyzing the influence of
medicine on Plato’s theory of pleasure, particularly regarding the
concept of pleasure as a process of fulfillment. To this end,
Hippocratic texts such as On Diseases IV, On the Nature of Man, and
On Ancient Medicine are consulted. Finally, through a comparison of
recurring key terms, similarities and differences between the medical
conception and Plato’s conception of pleasure are highlighted.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 3

Keywords: Corpus hippocraticum, Philebus, Disintegration,
Pleasure, Method.

1. Modus vivendi e método. A critica a
medicina

E amplamente reconhecida a presenca, assaz frequente, da
medicina nos dialogos platonicos. Mesmo quando dirige criticas a
técnica médica, é inegavel que a discussdo perpassa praticamente
toda a obra platonica, dos didlogos iniciais até as Leis. Nesse sentido,
Mario Vegetti (1995, p. 9) sugere que a critica platonica a medicina
ndo deve ser compreendida como resultado de um eventual
desprestigio da técnica médica aos olhos de Platdo, mas antes como
reconhecimento da peculiar habilidade que ele teria prontamente
percebido em sua constituicdo. Segundo o autor, como outras
técnicas importantes do ponto de vista cientifico, a medicina
representava um modelo abrangente de saber, pois estava circunscrita
ao dominio especifico de seu objeto — a satide e a doencga dos corpos.
Era, assim, uma técnica regida por regras e procedimentos racionais,
passiveis de discussdo e transmissao, cuja eficacia poderia ser
comprovada dentro do proprio campo do conhecimento. De fato, ha
suporte textual para essa interpretacdao na Republica (340d1-el),
especialmente na passagem em que Trasimaco questiona se é médico
aquele que se engana quanto aos doentes e chega a conclusdo, com a
adesdo de Socrates, de que quem detém o conhecimento nao erra, ou
seja, o médico que detém a técnica médica, detém ele mesmo um
conhecimento. Nesse sentido, entendemos que, a rigor, o médico é
possuidor de um saber ou mesmo de um conhecimento. Outra
passagem importante para apoiar essa hipOtese estd em Gorgias
(464d1-el), quando Sécrates defende que a culinaria toma por vezes
a aparéncia de medicina, sem de fato sé-la, pois, enquanto a primeira
esta preocupada em buscar os melhores alimentos através do prazer,
a segunda visa conhecer quais sdo os alimentos mais adequados aos



4 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

corpos. Isso parece ocorrer porque a medicina é uma técnica que visa,
através do conhecimento, o melhor; a culinaria, por sua vez, é uma
atividade empirica que visa o agradavel. Ambas as passagens
sugerem, como observou Vegetti, que Platdo reconhece a medicina
como uma técnica que, quando adequadamente aplicada, pode
consolidar-se como um saber legitimo.

Na mesma esteira de Vegetti, alguns autores defendem que a
predilecdo de Platdo pela medicina se deve ao fato de que essa
técnica, sobretudo como apresentada no Corpus hippocraticum, teve
que ter, desde muito cedo, um rigoroso estatuto epistemolégico em
resposta a medicina religiosa'. Essa consideracdo apoia a existéncia
de uma fonte comum entre a medicina e a filosofia platonica, pois,
assim como a medicina hipocratica, a filosofia platonica teve que
disputar sua propria existéncia, pondo os proprios objetos e o proprio
método de pesquisa e de pratica em discussdo com os sofistas, os
eristas e os oradores?.

Apesar disso, embora a medicina e a filosofia compartilhem uma
origem comum e a primeira seja frequentemente apresentada como
uma técnica relevante nos dialogos platonicos, é preciso destacar que
ela competia com a filosofia pela autoridade cognitiva e moral em
diversas questdes relativas a natureza humana, & satide e a felicidade®.
Collins (2015, p. 5) destaca que, apds a Guerra do Peloponeso, o
protréptico* filoséfico teve que lidar com diversas formulacoes e

1 Sobre como a medicina hipocratica teve de se opor a outras vertentes médicas,
ler Foster (1970, p. 4) e Marino (2019, p. 351) .

2 Devo essa distin¢do a Marino (2019, p. 351), que notou como o uso da medicina
surge como paradigma epistemoldgico no Gorgias (463a-466a), quando se
argumenta que a retdrica nao é uma téyvr, mas uma pratica (éuneipia), incapaz de
dar razdo das proprias operacGes. Por isso, resulta ser uma pratica que visa
sobretudo a producdo de prazer e ndo o que é bom para a alma ou a cidade (462c7).
3 Para um estudo mais acurado sobre o estatuto da medicina na época de Platdo,
ver Mihai (2021, p. 14): “In Plato’s time, medicine and philosophy often interfered
and competed with each other for cognitive and moral authority in matters
concerning human nature, health, and happiness”.

4 Protréptico é o nome dado a um género literario antigo, geralmente designando
um convite a filosofia. E conhecido o protréptico escrito por Aristételes. Porém,
como ocorreu com boa parte de sua obra, restaram apenas alguns fragmentos.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 5

abordagens possiveis do que seria a “boa vida” — incluindo novos
discursos intelectuais, como historiografia e medicina. Vérias
disciplinas, como filosofia, retérica, medicina e sofistica, estavam
frequentemente envolvidas em uma competicdo mutua por
autoridade cognitiva e moral, cada uma reivindicando sua
preeminéncia sobre as outras. A medicina, em particular, tornou-se
conhecida por despertar o interesse dos leigos, ou seja, das pessoas
que ndo eram iniciadas na técnica. Parte desse interesse encontra-se
no Sobre a medicina antiga (De prisca medicina):

Quando se fala sobre essa arte, é preciso sobretudo,
segundo me parece, falar coisas que sdo
compreendidas pelo publico leigo. Com efeito, ndo
compete a medicina nem investigar nem falar de
nenhuma outra coisa que ndo das afecgdes das
proprias pessoas que estdo doentes e sofrendo. Para
elas, que sdo leigas, ndo é facil compreender suas
proprias afec¢Oes, como elas se geram e cessam, por
qual motivo aumentam ou diminuem. (De prisca med.,
2.10-16; trad. Rafael Huguenin, Rodrigo de Brito e
Sussumo Matsui).

O tratado fala sobre a génese da medicina e sobre seu papel,
indicando, inclusive, a importancia, para o médico, de saber como se
comunicar de forma compreensivel, para que o publico leigo — alias,
0 mais interessado nas promessas da medicina —, possa mais
facilmente assimilar suas prescri¢oes. Esse relato mostra como a
medicina torna-se parte essencial da cultura grega antiga, deixando
de ser restrita as escolas filosoficas e médicas para se tornar um
interesse compartilhado por toda a sociedade®.

Quando Platdo critica a medicina, portanto, ndo o faz porque nao
a reconhece como uma gama de saberes que possuem largo impacto
social, mas parece referir-se a um ponto mais especifico: ao fato de a
medicina arrogar para si a detengdo do melhor modus vivendi. Isso se

> Diz-nos Jouanna (1990, p. 9) sobre esse aspecto: “La littérature médicale de
I’époque classique se composait non seulement de traités écrits mais aussi
d’ceuvres destinées a étre prononcées devant un public. L’auteur de L’Ancienne
médecine le laisse entendre clairement dans deux passages ot il emploie les verbes
«dire» et «écrire» pour désigner ceux qui ont composé des ceuvres médicales”.



6 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

torna evidente quando verificamos que autores hipocraticos
defenderam a preeminéncia da medicina sobre a prépria filosofia. O
autor de Sobre a medicina antiga (2.1-3) nos diz: “Mas quanto a
medicina, desde muito ela ja dispde de tudo, tendo ja descoberto um
principio e um caminho, com os quais muitas coisas admiraveis
foram descobertas ao longo de muito tempo” (Intpiki] 6¢ mMavta
Ao DIIAPYEL, Kal Gpyn Kod 080¢ evpnpEVNKAB' fiv Kal Ta e0pNHEVA
TOAAG T€ Kol KOAGG Exovia elpntat é€v MOAA® xpovw). “Caminho”
pode ser entendido ndo apenas como os passos trilhados pela
medicina, mas como o proprio método estabelecido pela técnica
médica. No trecho, a medicina também ostenta uma certa tradicao,
como se antevé na mencao a xpovog: ela aparece como uma pratica
que se organizou e se consolidou ao longo do tempo. Finalmente,
como prova cabal do sucesso desse saber, estdo as descobertas de
coisas admiraveis que a medicina logrou alcangar. Logo em seguida
a essa afirmacdo em que elogia a medicina, o autor critica
abertamente as abordagens feitas por varios filésofos sobre temas
como “o que é o ser humano e de quais causas ele é feito” (20.11-
13). Ele nos diz:

No entanto, alguns médicos e sofistas afirmam que
ndo seria possivel alguém conhecer medicina sem
saber o que é o ser humano e que para quem se propde
a tratar corretamente do ser humano é necessario
aprender isto. Porém, o discurso deles se encaminha
para a filosofia, como no caso de Empédocles e outros
que escreveram sobre a natureza, descrevendo desde o
principio o que é o ser humano, como ele surgiu
inicialmente e a partir de que coisas foi formado. (De
prisca med., 20.1-6; trad. Rafael Huguenin, Rodrigo
de Brito e Sussumo Matsui).

Na passagem referenciada, ha uma clara tensdo entre o autor e a
filosofia, sobretudo associada a figura de Empédocles®. H4 uma
critica evidente aos métodos da filosofia quando ele ressalta que, para
poder praticar medicina, ndo € preciso conhecer o que o ser humano

® Embora Empédocles seja diretamente mencionado, alguns estudos apontam que
o autor do tratado pode, na verdade, estar fazendo criticas a outros fil6sofos
também, como Filolau. (Cf. Velandia, 2021, p. 264).



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 7

é, qual sua origem ou quais sdo os seus elementos constituintes —
exatamente o que Empédocles e todos os primeiros filésofos se
prop0em a investigar. Para o autor, isso “diz menos sobre a técnica
médica do que a pintura” (fjooov vopilw Tf iNTPKH Téxvn TpooTKeY
i T ypaoifj, 20.6-8). Em outras palavras, na concepcao do autor
hipocratico, aquele que se propde a seguir o método dos filésofos
estaria mais proximo de um artista do que propriamente de um
investigador da natureza. Portanto, para o autor hipocratico,
compreender os principios primeiros revela-se irrelevante no
contexto da pratica médica, pois essa é, antes de tudo, uma ciéncia
que visa o particular. O método aplicado a cada paciente nao é
universal, mas deve ser adaptado a cada caso em especifico. Na
concepgao presente no tratado referenciado, o médico deve priorizar
a investigacdo dos sintomas e a prescricdo de tratamentos
personalizados, como uma dieta adequada ao individuo,
considerando que isso é mais benéfico e eficaz do que se perder em
especulagdes sobre os principios da natureza e dos seres.

Ainda sobre a disputa em torno do melhor modo de vida, Mihai
(2021, p. 16) desenvolveu uma tese para explicitar o método
platdnico — aplicado sobretudo nos dialogos de juventude — que visa
estabelecer a preeminéncia da filosofia sobre a medicina. Segundo o
autor, Platdo introduz um tépico filos6fico bastante conhecido, a
saber, a distingdao corpo-alma. Em diversos dialogos, Platdo insiste
em assegurar a superioridade da alma em relacdo ao corpo. Esse
parece ser o caso da passagem do Criton:

{SO.} Mas sera digno de viver ainda que se corrompa
0 que em noés se deteriora com a injustica e se
aperfeicoa com a justica? Ou devemos considerar isso
que ha em nos — e que esta relacionado com a justica
e a injustica — mais insignificante do que o corpo?
{CR.} De forma alguma.

{SO.} Porém mais honroso?

{CR.} Muito mais. (Criton, 47e6-48a4; trad. nossa)

O que ha em nds que se atenta ao que é justo e injusto é
precisamente a alma. Assim como o corpo deteriorado nos impede de
viver (47e3-4), o passo indica que também a alma arruinada torna o



8 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

viver indigno. Interessa notar que a alma é apresentada como mais
importante do que o corpo. Algo semelhante ao que lemos em
Gorgias (465c7-d1), onde Socrates chega a conclusao de que a alma
comanda o corpo (1 Yuxn @ copoatt éneotdtel). Tanto em um
dialogo, como no outro, essa preeminéncia parece justificar-se pelo
mesmo motivo: a alma é capaz de fazer algo que o corpo ndo alcanca,
a saber, a alma é capaz de contemplar (010 TOOTNG KaTEDEWPETTO,
465d1), e essa capacidade lhe permite o aprendizado de distingoes
conceituais, como a diferenca entre a medicina e a culindria.
Enquanto o critério do corpo é o prazer, que avalia os alimentos
conforme o nivel de agradabilidade que nos proporcionam, o critério
da alma é a inteligéncia, capaz de discernir quais alimentos sdo
benéficos e, assim, determinar o que é mais apropriado para um
determinado corpo (465d2-3). A mesma tese se repete ainda no
Primeiro Alcibiades, onde se diz que a alma se serve do corpo (xpfitot
aOT® A Yuyn, 130al) e o comanda (&pyovoa, 130a3)’.

Ora, visto que a medicina se preocupa principalmente com o
corpo e a filosofia privilegia a alma, o ponto de Platdo é que a tltima
deve ser considerada uma importante forma de vida. E isso o que se
argumenta em Primeiro Alcibiades (131a5-6): “nenhum médico, na
medida em que é médico, conhece a si mesmo” (ovdeig &pa TV
latp@Vv EauToV yiyvhokel, Ko’ doov iatpdg)®.

Assim, o Criton, o Primeiro Alcibiades e o Gorgias, quando lidos
e articulados em conjunto, sugerem que a verdadeira felicidade

7 Essa tese culmina em um ponto ainda mais extremo: Socrates afirma que os
individuos acabam por ser nada mais do que alma (undév GAAo tov &GvBpwmov
oupPaivey i Yyoynv, 130c3).

8 0 aforismo délfico "conhece-te a ti mesmo" (yv@61 geautdv) aparece em diversos
didlogos platonicos através de Socrates e desempenha diversas fungdes. No
Primeiro Alcibiades aparece conectado sobretudo a no¢do de temperanga
(cw@pootivn): "se a temperanca consiste em conhecer a si mesmo, nenhum deles é
temperante pela sua técnica" (131b4-5). O que Platdo defende é que nenhuma
técnica, para além da filosofia, é capaz de tornar o individuo temperante, pois s6 a
filosofia possui a capacidade de conhecer a alma. E por isso que “essas técnicas
sdo consideradas manuais e ndo um saber digno de uma pessoa excelente”
(Bavavootr abton of Téxvor Sokodotv givar Kol obk avSpog ayabol poadnporta,
131b7-8).



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 9

abrange tanto a integridade corporal, a satide, como depende também
do autoconhecimento e da temperanca, que ndao podem ser
alcancados somente pela medicina. Isso ndo implica afirmar que a
saude do corpo ndo pode ser avaliada entre um dos maiores bens, mas
simplesmente que a saude funciona melhor em um corpo cuja alma
estd em boas condigdes®.

O que ndo resulta em um desprezo a medicina, como alguns
autores sustentaram'’, mas em uma tentativa de Platdo de assegurar
que, por mais que a medicina seja uma técnica completa, ela ndo é
capaz de realizar discursos sobre a alma e promover o conhecimento
de si. Portanto, mais do que uma tentativa de exclusdao ou total
afirmacdo da predominancia de uma técnica sobre a outra, podemos
entender a sugestdo platbnica como uma espécie de aceno para uma
cooperacao entre os campos do saber. A medicina, sozinha, ndo é
capaz de abarcar toda a complexidade de um viver saudavel e pleno.
Desse modo, a pratica filoséfica, compreendida ndao como
investigacdao dos primeiros principios, como citou o autor
hipocratico, mas enquanto conhecimento de si, pode enriquecer o
cuidado médico, pois tal pratica investiga ndo somente aquilo que se
é, mas os habitos, as dietas, em suma, o modo de vida de cada
individuo. Assim, Platdo, ao enfatizar que a medicina, embora seja
uma técnica completa, ndo é capaz de abordar questdes da alma ou
promover o autoconhecimento, ndo desvaloriza essa pratica, mas
sugere uma colaboracao ativa entre a filosofia e a medicina. A
filosofia complementa a medicina ao tratar ndo apenas do corpo, mas

9 No Gorgias (452a1-b1) é levantada a hip6tese de que a medicina lidaria com
maior bem dos individuos (mepi 10 péyiotov &yabov toig avBponoig), a saber,
saude (Vyiew). Exatamente o que sustentam os tratados hipocraticos. Mas isso
colocado a prova préximo ao fim do didlogo, quando o bem-estar psiquico
apresentado como muito mais importante do que o bem-estar do corpo, pois ser
injusto, licencioso, covarde e ignorante (vicios da alma, Yuxfig movnpia) é mais feio
e mais doloroso do que ser pobre e doente (477c6-e2).

10ver, por exemplo, o estudo de Levin (2014, p. 54): “Plato’s disputes with poetry
and rhetoric/sophistry have received much scholarly attention. In contrast, the very
fact that there is a rivalry with medicine in Plato, let alone the significance of that
dispute, has not yet received its due through concerted investigation”.

oo O

[N



10 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

também da alma, por isso o modus vivendi daquele que pratica a
filosofia é reiteradamente elogiado por Platao.

Uma importante consideracao para entender a critica de Platao a
medicina esta no Filebo, quando ele a compara com outras técnicas.
Em 56b1, Sécrates posiciona a medicina ao lado de técnicas como a
agricultura, a navegacao e a estratégia militar, na classe das “técnicas
manuais”, que, assim como a aulética e a pratica musical em geral,
consiste em “ter em grande medida uma mistura do que ndo é claro,
e pouco do que é seguro (TIOAD HEHEIYHEVOV EXELV TO M| COQEC,
opKpov 8¢ 10 B€Panov, Phib., 56a6-7):

S: Pois bem, a musica, de certo modo, harmoniza o
consoante nao pela medida, mas pela conjectura, e é
esse o caso de toda aulética, que persegue, através da
conjectura, medir o tamanho de cada corda que é
conduzida. Nesse caso, a falta de clareza predomina e
a parte da seguranca é excepcionalmente reduzida.

P: Extremamente verdadeiro.

S: E podemos encontrar algo semelhante na medicina,
na agricultura, na navegacdo e na estratégia militar.
(Phlb., 56a3-b2; trad. nossa)

Ao analisar a passagem acima, Ayache (1999, p. 35) defende que
a avaliacdo platénica da medicina no Filebo pode ser explicada pela
classificacdo das artes nos passos anteriores (55e1), em que SoOcrates
as distingue com base no uso de trés principios orientadores:
apBuntikn (a técnica dos nimeros), petpnTikn (a técnica da medida)
e otatikn (a técnica do peso). As técnicas ditas “menos seguras”, ao
invés de recorrerem ao numero, a medida e a pesagem, baseiam-se
na conjectura (0Toxaopog), estando estreitamente alinhadas as
percepcoes sensoriais refinadas pela experiéncia e pela pratica (tog
aloBnoelg katapeletdv épmelpig kai Tvi Tpifn). De modo
semelhante a ideia central contida no Filebo, no Sobre a medicina
antiga o autor nos diz:

Por isso, a questdo é muito mais complexa e requer
mais precisdo, pois é preciso se ater a uma certa
medida. Mas ndo encontraras outra medida, nem
nimero, nem peso, em referéncia a qual tu possas
obter precisdo (pétpov 8¢, 008 oTaBpoOv, 0V8E



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FiLEBO 11

aplBpov ovdéva GAAov, mpog 6 avaeépwv €ion TO
axp1ég), exceto a sensacao do corpo. Por isso é
trabalhoso adquirir conhecimento com tanta precisao
de modo a cometer apenas uns poucos erros aqui e ali.
(De prisca med., 20.1-6, trad. Rafael Huguenin,
Rodrigo de Brito e Sussumo Matsui).

Nao se trata apenas de uma semelhanca vocabular no uso da
triade pétpov, apiBpog, otaBpog, que Platdo também emprega na
passagem supracitada, o passo é importante principalmente por
evidenciar a causa de a medicina ndo possuir uma medida objetiva
para orientar seu oficio: o médico recorre a “sensacdo do corpo” (tod
owpatog Vv aiodnoiv), que pode ser interpretada como a percepgao
subjetiva do paciente ou do médico. Assim, entende-se que o método
da medicina é essencialmente variavel e impreciso, pois o0s
individuos, e também os médicos, podem ser frequentemente
enganados a respeito de seus padecimentos.

Porém, essa constatacdo ndo significa que Platao julgue que a
técnica médica é totalmente ausente de regras. Como vimos acima,
ela possui ndo apenas uma tradi¢ao, um conjunto de regras racionais
e procedimentos eficazes, como também é capaz de dar razdo as suas
préprias operacoes, algo que a retdrica ndo conseguia (Gorg. 462c7).
No Fedro (268b-c), por exemplo, Socrates propde uma situagao
hipotética em que alguém se dirige a Eriximaco e a seu pai Actimeno,
ambos médicos, para perguntar-lhes se o simples dominio de
procedimentos como provocar vomitos, resfriar o corpo ou induzir a
transpiragdo seria suficiente para caracterizar o verdadeiro médico. A
conclusdo do argumento é negativa: ndo basta realizar tais operacoes,
é preciso saber quando, em quem e por quanto tempo cada uma deve
ser aplicada. Essa exigéncia de aplicacdo criteriosa e contextual
demonstra que a medicina ndo é apenas um conjunto de regras
mecanicas, mas uma verdadeira técnica guiada pelo intelecto, capaz
de justificar internamente cada um de seus atos.

Portanto, julgo que o ponto de Platdo, ao incluir a medicina entre
as técnicas pouco claras, é mostrar que, embora seu objeto de analise
seja determinado, a falta de método ou de aperfeicoamento pode levar
o médico a erros com consequéncias fatais. Uma evidéncia dessa tese



12 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

pode ser encontrada em Filebo (17c7), quando Platdo contrasta
aquele que conhece apenas o agudo, o grave e o intermediario e
aquele que adquiriu o conhecimento das harmonias e ritmos
transmitidos pelos antigos. A comparagdo € util quando pensamos
que, assim como o musico, ndo basta ao médico saber apenas uma
das partes constituintes de seu oficio, contrariamente, ele deve
entender os principios subjacentes que regem os sistemas complexos.
A saude, por exemplo, é o modelo perfeito da proporcdo certa, que
nasce da unido entre o determinado e o indeterminado. Portanto, o
médico, ao compreender melhor os principios que regem a saude,
seria capaz de executar de uma maneira mais acertada o seu oficio.
No Filebo ha uma clara indicacdo de que entender o que é uma boa
mistura implica conhecer os seus elementos um a um (€v &vd” €vog).
Em outras palavras, o conhecimento do todo é também o
conhecimento de cada um dos seus elementos.

Em conclusao, Platdo enfatiza que, embora a medicina seja uma
técnica com tradigOes, regras e procedimentos racionais, o método
dialético e a filosofia podem complementa-la, a medida em que o
Filebo sugere um processo de matematizacdo das ciéncias, que parte
do indeterminado ao determinado. Neste sentido, podemos entender
a critica platdnica como uma cooperacdo entre 0s campos do saber,
dessa vez com o método caro ao Filebo e aos dialogos tardios: a
dialética e a matematizacdo. A analogia com a musica, especialmente
no que diz respeito ao conhecimento das harmonias e ritmos,
evidencia a ideia de que, assim como o musico precisa entender a
totalidade da musica e seus componentes, 0 médico, pode estabelecer
uma relacao harmoniosa com o filésofo, compreendendo melhor os
principios subjacentes a saude — , que é, por sua vez, uma harmonia
entre os elementos que constituem o corpo — e estimulando o cuidado
de si, representativo do cuidado para com a alma.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 13

2. Para além de uma suposta “rivalidade”: a
influéncia médica na tese do prazer

Para além de um suposto desacordo entre medicina e filosofia,
alguns estudos notaram a especial influéncia do Corpus
hippocraticum na obra platonica'!. Em primeiro lugar, h4 fortes
indicios de que Platdo estabeleceu contato com diversos tratados
médicos'?, e que ndo somente foi um leitor assiduo, mas que fez uso
direto dessas leituras: as diferentes referéncias e pastiches de tal
tradicdo que pululam ao longo dos Didlogos, nos mostram que ele
faz uso de tais teses para a formulacdo de muitas de suas
consideracdes. Por isso, ndo é exagero afirmar que a medicina
hipocratica atravessa toda a producdo platonica'®. Entre as
influéncias médicas que Platao incorpora em seus dialogos, destaca-
se a explicacdo fisiolégica do prazer. Em diversos momentos, ele
recorre a analogias fisicas para abordar esse conceito, entendendo o
prazer como uma espécie de “preenchimento” ou “restauracao” a um
estado anterior e natural. Essa perspectiva, que associa o prazer ao
equilibrio do corpo, é uma constante em sua obra'®. A fim de melhor

1 A influéncia da medicina nos textos platdnicos é uma temadtica respaldada nos
estudos plat6nicos, existem diversos estudos relevantes na area, como os de Schuhl
(1960, p. 73-79); Joly (1961, p. 435-451); Lombard (1991, p. 1); Vegetti (1995, p.
1); Lo Presti/Marino (2011, p. 1-41) e Marino (2019, p. 349-358).

12 Sobre o que Platdo teria lido e em especial sobre o contato com a tradicao
médica, é recomendada a leitura de Kutash (2007, p. 12).

13 Hipdcrates é citado diretamente em duas passagens do corpus: em Protdgoras
(311b-c) e no Fedro (270c¢9-10). Enquanto no Protdgoras Hipdcrates é apenas
mencionado em relacdo a medicina, no Fedro hd um comentério ao método
hipocratico de investigagdo: Socrates cita a afirmacdo de Hipdcrates de que o
método correto da medicina é estudar a “fisiologia do todo” e sugere que o método
correto é discernir se uma coisa é simples ou complexa, se tem a capacidade de agir
ou nao etc. No entanto, é preciso salientar que a influéncia dos tratados médicos
em Platdo ndo deve resumir-se a essas duas breves mencoes textuais. Schuhl (1960,
p- 73), nos diz que a medicina é, de todas as técnicas, aquela que mais cativa a
atencdo de Platdo. Para sustentar sua hipétese, o autor cita passagens dos dialogos
que mencionam nomes de médicos, como Herddico e Alcmedo, além de oferecer
diversas passagens do corpus que resguardam uma relagcdo com tratados médicos.
14 para além do Filebo, ela aparece de modo evidente na Reptblica (583e-584b),
no Gorgias (493b-494a) e no Timeu (86c-87a).



14 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

compreender essa contribui¢do, é fundamental o estudo do tratado
Sobre as doengas 1V (De morbis 1V), cuja autoria € associada ao
“autor C”, assim chamado por Grensemann!®. No tratado
referenciado, o autor aborda a natureza, os sintomas e o tratamento
de doencas, e oferece uma explicacdo detalhada do processo de
diagnostico. Sua abordagem médica é amplamente empirica,
enfatizando a necessidade da observacdo cuidadosa dos sintomas e
sinais corporais para entender as causas subjacentes da doenca.

No tratado Sobre as doengas IV, por exemplo, o autor apresenta
a teoria dos humores:

Esses elementos sdo fleuma, sangue, bile e humor
aquoso [...] quando o ser vivo se forma, ha nele tantas
variedades de humor saudéavel e mérbido quanto em
seus pais. (Morb. IV, 32.6-9; trad. nossa).

No tratado acima, o autor introduz o humor aquoso (66pwyr)
como um dos quatro humores primarios, em vez da bile negra
apresentada em Sobre a natureza do homem (4.1-7). Essa
substituicdo provavelmente privilegia uma andlise centrada em
fluidos do corpo, destacando o papel da umidade e da hidratacdo na
manutenc¢ao da satde. Em sua analise dos humores, logo em seguida
no Sobre as doengas IV, o autor escolhe, entdo, um exemplo do
ambito da nutricdo, pois afirma que “em todos os alimentos e bebidas
ha algo bilioso, algo aquoso, algo sanguineo e algo fleuméatico em
maior ou menor quantidade” (33.2). Importa-nos, nesse momento, a
descricdo que o autor faz:

Caso sinta falta de algum tipo de bebida ou alimento,
0 corpo iré arrasta-lo das fontes até que o humor surja
menor do que adequado; entdo o individuo sente

15 Ver Grensemann (1975; 1982; 1987). Conferir também a recente traducdo de
Marino (2024, p. 83-88) do tratado De Genitura, em que na introducéo se discute
a questdo da autoria deste tratado. Embora o autor do tratado De Morbis IV nao cite
seu proprio nome explicitamente, Marino demonstra que ele faz questdo de atribuir
a si mesmo a paternidade dos textos que escreveu: em Morb. IV (LVII 6), por
exemplo, o autor cita a si préprio, reivindicando, como em De Genitura/De Natura
Pueri, a autoria do De Mulierum Affectibus.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 15

desejo de comer ou de beber algo daquilo que possa
preencher aquela parte da fonte e tornéa-la igual as
outras. (Morb. IV, 39. 33-37; trad. nossa).

Em primeiro lugar, entender o que sio as “fontes”*® (16v mnyéwv)
é de suma importancia para a teoria médica do autor hipocratico.
Resumidamente, elas devem ser entendidas como depositos dos
fluidos corporais: sdo lugares especificos situados no corpo que
sinalizam o que nos alimentos e bebidas é de natureza biliosa,
fleumatica, sanguinea e aquosa'’, inclusive antes que o corpo seja
capaz de interpreta-las'®. Em outras palavras, a cada humor
corresponde um reservatorio organico no corpo: a cabeca (atrelada a
fleuma), a vesicula biliar (bile), o coragao (ao sangue), o baco (humor
aquoso). Cada uma dessas fontes extrai do alimento ou da bebida no
estobmago aquele humor ao qual ele é semelhante e cada um desses
humores esta presente em maior ou menor quantidade em todos os
alimentos. A funcdo dessas fontes, portanto, é a de prover um
equilibrio dos humores no corpo.

O desejo (1pepog), descrito na passagem anterior, resulta ser nada
mais do que uma consequéncia do ato de “necessitar” (¢v6éw). Essa
necessidade surge através da atracdo que o corpo exerce sobre o0s
humores em suas fontes, precisamente quando se encontra em
situacdo de deficiéncia nutritiva. Tal atracdo provoca um
desequilibrio nos fluidos presentes nas fontes e surge entdo o desejo

16 Compartilho com Craik (2015, p. 188) a ideia de que o termo empregado pelo
autor do tratado tem uma conotacdo poética forte, sendo melhor traduzi-lo, para
guardar o “gosto” do termo original, por “fonte” do que por “reservatério” ou
“receptaculo”: “The sense of the term mnyn, which is metaphorical and has a poetic,
somewhat archaic, flavour, is better conveyed in a literal translation such as ‘fount’
or ‘well-spring’ than in the more prosaic ‘source’. (The author seems to claim this
as his own neologism)”.

17 Essas classificagdes se referem a teoria dos quatro humores, descrita nos
capitulos 33-41 do tratado. Lonie (1981, p. 260) oferece uma explicacdo sintética
da teoria: “There are four humours in the human body. These humours are
congenital, as the author states in Morb. IV 32,1. 84,7—11 Joly = VII 542,8-11 Li.
(cf. Genit. 3,1. 46,14f. Joly = VII 474,8f. Li.: man has these forms of humour in
him from birth), and frequently implies elsewhere). To each of these humours
corresponds, an organic reservoir: the head, the gall-bladder, the heart, the spleen”.

18 Cf. De morbis IV. 39. 27-31.



16 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

pela completude daquilo que foi perdido. Deve-se notar que neste
ponto esta implicita a nocdo de que o alimento adequado realiza um
preenchimento ou uma restauracao ao estado natural do corpo. O
procedimento do autor nos dois tratados é o mesmo: o corpo sinaliza
uma deficiéncia nutricional, surge o desejo e a consequente
necessidade de superar esse déficit. Finalmente, receita-se a
alimentacdo, a fim de que se possa retornar ao estado natural do
corpo, de modo a dota-lo de saude. E é por isso que o ato de
alimentar-se é descrito como prazeroso, porque o prazer esta ligado
ao processo de supressao de uma falta.

Em linhas gerais, o tratado aproxima-se da descricao platonica
no Filebo quando Sdcrates sugere, também em termos fisiolégicos,
que a harmonia corresponde ao estado natural do ser humano:

S: Eu digo que, tendo se desatado a harmonia em nds,
seres vivos, ocorre a dissolucdo da natureza e,
simultaneamente, no mesmo momento surgem as
dores. (...) Mas, quando a harmonia se recompde
novamente retornando a sua prépria natureza,
devemos dizer que surge o prazer — se temos que
estabelecer as maiores coisas em poucas palavras e o
mais rapido possivel. (...)

S: A fome, por exemplo, ndo é, certamente, dissolugdo
e dor?

P: Sim.

S: Entdo, o ato de comer, realizando de novo o
preenchimento, é prazer?

P: Sim.

S: E a sede, por sua vez, é uma corrupc¢ao e uma dor,
e o poder do liquido que preenche de novo o
ressecado, é prazer; e a separagdo e a dissolugao contra
a natureza, as afecgdes do calor asfixiante, sdo dor;
mas a restauracao, o resfriamento, de novo, de acordo
com a natureza, é prazer. (..) E o congelamento,
contra a natureza, pelo frio, dos liquidos do animal, é
dor; enquanto que o caminho de acordo com a
natureza, quando, de novo, os liquidos retornam ao
estado anterior e se separam, é prazer. Em suma, vé se
te parece comedido o discurso que afirma que a
espécie viva, como falavamos anteriormente, que veio
a ser, de acordo com a natureza, a partir do ilimitado e
do limite; quando é corrompida, essa corrupcao é dor,
ao passo que a leva, de novo, a seu préprio ser, esse



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 17

retorno, em todos os seres, é prazer. (Phlb., 31d4-
32b4; trad. Fernando Muniz)

O que vemos na passagem é um entendimento do prazer como
um processo de restauracao do equilibrio natural e um resultado do
retorno a um estado de saide e harmonia. Socrates observa que
quando a harmonia é dissolvida (Avopevn), ha uma ruptura
correspondente no estado natural do ser vivo ({®ov). Essa ruptura
causa sofrimento (&Ayndwv). A referéncia a harmonia na passagem
supracitada é crucial, pois, na filosofia platonica, a harmonia
frequentemente simboliza o estado equilibrado do ser onde todos os
elementos estdo em um relacionamento adequado uns com os outros,
seja no corpo, na alma ou no cosmos. Quando a ruptura da harmonia
¢ corrigida, ha um retorno a ordem natural, e esse retorno leva a
experiéncia do prazer. Isso reforca a ideia de que o prazer nao € algo
separado da natureza, mas esta integralmente conectado ao processo
de reequilibrio do corpo e da alma. O prazer esta, portanto, ligado
diretamente a completude natural (mANpwo1g), a satisfacdo de uma
necessidade inerente (como fome ou sede) e ao retorno a um estado
harmonioso. Desse modo, ndo resulta ser o objetivo da vida em si,
mas um subproduto do retorno ao estado ou propo6sito natural de algo.
Isso torna o prazer um efeito secundario em vez de um objetivo
primario a ser perseguido isoladamente.

Um outro ponto importante de contato entre as duas descrigoes
do prazer é a fome. A fome é apresentada, em linhas gerais, como
sendo um processo de desintegracao do ser vivo, sendo um elemento
crucial nos tratados médicos, nos quais ela é apresentada em termos
semelhantes ao de Platdo, como é possivel ver no Sobre a medicina
antiga:

O corpo se corrompe e definha pela acdo da fome ([t0
odpa] ebiver 6n kai Suvinketar OO Apod). Com
efeito, todas as coisas que eu digo que ocorrem ao ser
humano eu atribuo a fome. E afirmo também que todos
os outros seres humanos, por saudaveis que sejam, se
passarem dois ou trés dias sem comer, sofrerdo os
mesmos efeitos que mencionei em relacdo aos que
deixam de almogar. (De prisca med., 11.8-14; trad.



18 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

Rafael Huguenin, Rodrigo de Brito e Sussumo
Matsui).

O autor menciona, em passos anteriores (10.18-28), que aquele
que esta acostumado a fazer uma refeicdo, como o almogo, e essa
pratica lhe é benéfica, sofre imediatamente de fraqueza intensa,
tremores e desmaios quando ela é omitida durante alguns dias. Em
seguida, o autor descreve uma série de alteracoes fisicas: os olhos
ficam mais verdes, a urina torna-se mais grossa e quente, surge um
gosto amargo na boca, as visceras parecem suspender-se, e ha
sensacdo de desfalecimento, abatimento e dificuldade para realizar o
trabalho (¢ni tovtOOY OPOAAPOL YAWPOTEPOL, 0DpPOV TOYD Kal
Beppov, otépa mKpOv, Kal Tt omAayyva ol Sokéel Kpepdobo,
okotodwvin, duaBupin, dvoepyin, 10.20-23). Ora, tanto em Sobre as
doencas 1V, quanto em Filebo, a fome é associada a dor e a
desintegracdo gradual do corpo. Enquanto no tratado hipocrético, a
fome é descrita como uma causa de enfraquecimento e dissolucao do
corpo, Platdo considera a fome como uma falta de equilibrio, uma
condicdo que, quando preenchida, corresponde ao prazer'. Do
mesmo modo, no tratado hipocratico a sede também esta relacionada
ao desconforto e a necessidade de restaurar o equilibrio corporal. Por
fim, a dor é um termo-chave em ambas as passagens, ela surge
associada ao processo de dissolucao ou falta de equilibrio. Em Morb.
IV, a dor é associada diretamente a fome e suas consequéncias no
corpo humano, isto é, interessa ao autor sobretudo descrever os
processos fisicos envolvidos na fome. Platdo, por sua vez, defende
que a dor é uma consequéncia da ruptura da harmonia.

Em Platdo, a nogdo de harmonia esta pautada especialmente no
conceito de natureza e entende-se a harmonia como sendo um retorno
ao estado natural do ser. Por isso, o termo @Vao1g é central no Filebo,
sendo usado para referir-se ao estado natural do ser, tanto no plano

190 verbo mANpow (encher, preencher, tornar completo) e suas extensdes aparecem
tanto na tradicao médica, quanto na passagem analisada. Em ambas, o processo de
preenchimento, suplantando uma auséncia, instaura o prazer. Contrariamente, a
dissolucdo ou esvaziamento (Si&dAvolg) instaura uma dor, pois promove o
desequilibrio dos elementos do corpo.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 19

fisico quanto metafisico. No Filebo, em 31c2-3, Sécrates sugere que
o par dor-prazer (AOmn te Kal féovr)) esteja no género comum e
especifica tal género como sendo aquele que combina o que é
indeterminado com aquilo que determina (31d4), exatamente o
género da saide e da harmonia. Seguindo essa linha de raciocinio,
nesse género confere-se determinacdo ao indeterminado, de modo a
que surja uma estabilidade em sua natureza. Nesse sentido, a quebra
da harmonia provoca uma quebra da ordem natural. Socrates defende
a existéncia de um estado “natural” dos seres vivos (€v 10i¢ {®O01¢ G
Ao tfg eVoewg, 31d5). Exatamente aquilo que defendia a tradigdo
médica, em que a fome, mesmo exemplo evocado aqui por Socrates,
foi apresentada como uma condi¢do andmala a condi¢do natural®.

Embora ndo seja tdo claro nos textos hipocraticos a associacao
do prazer como um retorno ao estado natural ou um processo de
preenchimento?!, tal como vimos em Platdo, temos algumas
evidéncias dessa associacdo nos tratados Sobre os ventos (De
flatibus), Sobre o uso dos liquidos (De humidorum usu) e Doengas
IV (De morbis iv). Em Sobre os ventos (Flat. 12, 14 (VI 92 Littré)),
primeiramente, encontramos uma descricdo do funcionamento
fisiologico associado as nogdes de replecdo e esvaziamento, o termo
“ntAnpwon”, o preenchimento — utilizado por Platdo — é utilizado pelo
autor do tratado para descrever o que ocorre no estdmago quando
ingerimos algum alimento. Embora ndo tenhamos uma associagao
direta ao prazer, o termo utilizado é o mesmo. Em Sobre o uso dos
liquidos (Hum. 6, 23 (VI 128 Littré)), por sua vez, quando ¢ descrito
o funcionamento fisiol6gico das lagrimas, é dito que no canto dos

20 A mesma hipétese é apresentada também no tratado Sobre os ventos (De flatibus,
1. 27-32).

21 A ideia de que o prazer consiste no retorno ao estado natural é desenvolvida em
Sobre as doengas IV (Morb., IV. 39. 4, 23-26), especificamente, embora todo o
capitulo 39 seja importante, e em Sobre a geragdo (1.1-4.1), quando o autor
explicita o prazer no campo das relagdes sexuais. No primeiro capitulo, prazer e
calor sdo associados a perturbacdo do fluido que causa a secrecdo de sémen e o
autor apresenta uma espécie de grafico cujas coordenadas sdo a producdo de sémen
do homem e da mulher e a intensidade do prazer. Para uma abordagem mais
acurada, ver Lonie (1981, p. 120).



20 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

olhos ocorre um preenchimento liquido que efetiva um retorno ao
estado natural da condi¢do dos olhos. As lagrimas evitam a irritacao
e promovem um retorno ao estado natural dos olhos. No caso dessa
passagem, embora a palavra prazer ndo surja, temos a evidéncia de
que o preenchimento efetivado pelo liquido lacrimal é o que impede
a irritacao nos olhos, ou seja, ele impede o desequilibrio; por outro
lado, o equilibrio que o preenchimento promove € descrito como um
retorno ao estado natural, ou seja, ao funcionamento adequado dos
olhos. Portanto, por mais que o autor ndo evidencie textualmente que
tal processo € prazeroso, a ideia de que o retorno ao estado natural
nos afasta do desequilibrio e, em ultima instancia, da dor, ja pode ser
presumida do texto. Finalmente, e mais importante, em Doengas IV
(Morb. 1V 41, 12 (VII 604 Littré)), ao analisar o funcionamento dos
humores no corpo, o autor nos diz que, quando o estdmago esta vazio,
o corpo fornece o humor correspondente para preenché-lo, e entdo é
dito que esse ato de supressao do vazio “énavpioketon”, traz deleite,
satisfacdo. Ora, por mais que o termo utilizado para descrever tal
processo nao seja aquele tipicamente utilizado por Platdo, como
“Néovn”, “néug” ou semelhantes, ndo devemos ignorar que ha na
passagem uma associagao forte entre o preenchimento e a fruicao. O
preenchimento surge conectado ao deleite, a satisfacdo e, em ultima
instancia, ao prazer. Quando o vazio é finalmente preenchido com o
humor adequado que o corpo concede, o humor retorna para a sua
fonte originaria.

Em linhas gerais, vimos que a teoria humoral e a teoria do prazer
como processo de preenchimento no Filebo abordam a natureza da
saide humana e o equilibrio dos processos internos, mas analisam
essas ideias de diferentes perspectivas: uma médica e fisiologica, a
outra fisiolégica e metafisica. No tratado referenciado, a saide é
entendida como um equilibrio entre os quatro humores. Quando esses
humores estdo em equilibrio, o corpo funciona bem e a pessoa é
saudavel. O autor defende, em Sobre a natureza do homem, como
vimos, que o desequilibrio dos quatro humores leva a doenca, seja
febre (excesso de bile amarela) ou condi¢des melancoélicas (excesso
de bile negra). O tratamento, entdo, visa restaurar o equilibrio,
normalmente por meio de dieta, exercicios ou medicamentos que



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 21

tratem do desequilibrio subjacente dos humores. No Filebo, Platdo
sugere, de modo similar, que o prazer desequilibrado leva a um
estado doentio ndo s6 do corpo, mas também — apoiando-se na
identificagdo alma-corpo — da alma. Finalmente, tanto na tradicdao
platdnica quanto na médica, a saide é concebida como intimamente
ligada ao equilibrio adequado dos fluidos corporais. No entanto, para
Platdo, a saide representa uma harmonia entre os elementos que
constituem o corpo, orquestrada por uma causa inteligente. Sua
preservacdo e restauracdo, portanto, constituem uma questdo de
sabedoria universal (30b1-4). Em contraste, no tratado analisado, a
saude é encarada como uma mistura indeterminada de humores, na
qual os elementos perdem suas identidades individuais e se
dissolvem. O equilibrio entre os humores ndo pressupoe
necessariamente uma causa inteligente. O autor hipocratico, por
exemplo, ndo associa diretamente o prazer a uma medida justa de
saude. Assim, a originalidade do tratamento platonico dos prazeres
reside na imposicdo de um pétplov, de uma medida justa.

Apesar disso, tanto na medicina, como na filosofia, os prazeres
dos seres ndo sao buscados por si mesmos, mas surgem do processo
de restauracdo ao estado natural, que é vital para a sobrevivéncia.
Com efeito, no Filebo Sécrates argumenta que a experiéncia do
prazer é o resultado da correcio de um desequilibrio ou vazio no
corpo. Assim, o prazer ndo é algo que existe por si s, mas faz parte
de um processo maior de obtencdo de um estado natural e
harmonioso. Enquanto o autor hipocratico parece oferecer uma
compreensdo mais empirica e fisiolégica do prazer, o relato de Platao
sobre o prazer € mais ontolégico, por atrelar-se a dialética e
relacionar-se com conceitos como medida e harmonia. A despeito
disso, pode-se concluir que, de uma maneira similar, ambos os
pensamentos analisados ressaltam a ideia central de que o prazer nao
¢ um fim em si mesmo, mas o resultado natural da correcao de um
desequilibrio ou do retorno a um estado de satide e harmonia e que,
a par toda ideia de rivalidade ou competicdo, nos resta o aceno de
Platdo para uma possivel cooperacao entre tais campos do saber.



22 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

Disponibilidade de Dados

Nao aplicavel.

Bibliografia

AYACHE, L. (1999). Le fonds médical du Philebe. In: DIXSAUT,
M. (ed.). La félure du plaisir. Vol. 2. Paris, Vrin, p. 35-60.

BAILLY, A. (1935). Dictionnaire Grec — Frangais. Paris, Hachette.

BLANCO, M. E. R. (2003). Sobre las enfermedades IV. In:
BLANCO, M. E. R,; POLO, L. V.; CUENCA, J. C. Tratados
Hipocrdticos VIII. (Traducciones, introducciones y notas). Madrid,
Gredos.

BURNET, J. (ed.) (1900). Platonis Opera. Vol. 2 e 3. Oxford,
Clarendon Press.

CAIRUS, H. (1999). Da natureza do homem Corpus hippocraticum.
Histdria, Ciéncias, Satide-Manguinhos 6, n. 2, p. 395-430.

CAIRUS, H. (2005a). Da natureza do homem. In: CAIRUS, H;
JUNIOR, W. Textos hipocrdticos: o doente, o médico e a doenca.
Rio de Janeiro, FIOCRUZ, p. 39-59.

CAIRUS, H. (2005b). Da doenga sagrada. In: CAIRUS, H.; JUNIOR,
W. Textos hipocrdticos: o doente, o médico e a doencga. Rio de
Janeiro, FIOCRUZ, p. 61-90.

COLLINS, J. H. (2015). Exhortations to Philosophy: The Protreptics
of Plato, Isocrates, and Aristotle. New York, Oxford University
Press.

CRAIK, E. M. (2015). The °‘Hippocratic’ corpus: content and
context. Abingdon, Routledge.

DAVIDSON, D. (trad.) (1990). Platdo. Philebus. New York, Garland
Publishing.

DIES, A. (trad.) (1993). Platon. Philébe. Paris, Les Belles Lettres.

FOSTER, M. (1970). Lectures on the History of Physiology. During
the 16th-18th Centuries. New York, Dover Publications.



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 23

GRENSEMANN, H. (1975). Knidische Medizin Teil 1: Die
Testimonien zur dltesten knidischen Lehre und Analysen knidischer
Schriften im Corpus hippocraticum. Berlin/New York, De Gruyter.

GRENSEMANN, H. (1982). Hippokratische Gyndkologie. Die
gyndkologischen ~ Texte  des  Autors C  nach  den
pseudohippokratischen Schriften De muliebribus I, Ilund De
Sterilibus. Wiesbaden, Franz Steiner.

GRENSEMANN, H. (1987). Knidische Medizin, Teil II. Versuch
einer weiteren Analyse der Schicht A in den pseudohippokratischen
Schriften De natura muliebriund De muliebribus 1 und II.
Stuttgart, Franz Steiner Verlag.

HUGUENIN, R.; BRITO, R. P.; MATSUI, S. (2024). HipOcrates.
Sobre a medicina antiga. Apresentacao de Silvio Marino. Sdo Paulo,
UNESP.

JOUANNA, J. (1990). Hippocrate: Tome II, I" Partie - De I'ancienne
médecine. Paris, Les Belles Lettres.

JOUANNA, J. (2012). Greek Medicine from Hippocrates to Galen:
Selected Papers. Leiden, Brill.

LEVIN, S. B. (2014). Plato’s Rivalry with Medicine: A Struggle and
its Dissolution. Oxford, Oxford University Press.

LIDDELL, H.; SCOTT, R. (1961). A Greek — English Lexicon.
JONES, H. (ed.). Oxford, Clarendon Press.

LITTRE, E. (1840). Oeuvres complétes d'Hippocrate. Paris, J. -B.
Bailliere.

LO PRESTI, R.; MARINO, S. (2011). Dialégesthai: fisiologia di un
atto. Interazioni fra lessico medico e lessico filosofico fra V e IV
secolo (Corpus Hippocraticum e Platone). Journal of Ancient
Philosophy 5, n. 2, p. 1-41.

LOMBARD, J. (1999). Platon et la médecine. Le corps affaibli et
I’aGme attristée. Paris, L’Harmattan.

LONIE, I. (1981). The Hippocrates treatises “On generation”, “On
the nature the child”, “Diseases IV”: a commentary. Berlin/New
York, De Gruyter.



24 Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasilia, 2025, e03531.

LOPES, R. (2011). Platdo. Timeu-Critias. (Tradugdo do grego,
introducdo, notas e indices). led. Coimbra, Centro de Estudos
Classicos e Humanisticos.

MARINO, S. (2016). The Style of Medical Writing in the Speech of
Eryximachus: Imitation and Contamination. In: CORNELLI, G.
(ed.). Plato’s Styles and Characters: Between Literature and
Philosophy. Berlin/Boston, De Gruyter, p. 241-252

MARINO, S. (2019) Medicina. In: CORNELLI, G.; LOPES, R. (ed.).
Platdo. Coimbra, Coimbra University Press, p. 347-358.

MARINO, S. (2024). De genitura - I[TEPI TONHX [Hipdcrates].
Journal of Ancient Philosophy 18, n. 2, p. 82-112.

MIHAI, C. (2021). Protreptic and Medicine in Plato’s Early
Dialogues. Hermeneia, n. 26, p. 14-26.

MUNIZ, F. (trad.) (2012). Platdo. Filebo. Sao Paulo, Loyola.
NUTTON, V. (2013). Ancient Medicine. New Y ork, Routledge.
PRADEAU, J.-F. (trad.) (2002). Platdo. Philébe. Paris, Flammarion.

PRADO, A. L. A. A. (trad.) (2014). Platao. Reptblica. 2 ed. Sao
Paulo, Martins Fontes.

PULQUERIO, M. O. (trad.) (1991). Platio. Gdrgias. Coimbra,
Universidade de Coimbra.

REIS, M. C. G. (trad.) (2016). Platdo. Fedro. Sdao Paulo, Penguin-
Companhia.

VEGETTI, M. (1995). La medicina in Platone. Venezia, Il Cardo.

VELANDIA, A. (2021). ¢Es Filolao el oponente del De prisca
medicina?. Escritos 29, n. 63, p. 264-286.

Editora: Pilar Spangenberg
Submetido em 29/01/2025 e aprovado para publicagao em 15/09/2025



RESTAURACAO E DESINTEGRACAO: A HERANCA DA TRADICAO MEDICA NO FILEBO 25

o 0

Este é um artigo de acesso livre distribuido nos termos da licenca Creative
Commons Attribution, que permite uso irrestrito, distribuicao e reproducao em
qualquer meio, desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado.

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse
http://www.scielo.br/archai e conhega nossas Diretrizes para Autores.



http://www.scielo.br/archai

