archai

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL
THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT

ARTIGO

O sonho como autoengano em Séneca

The dream as self-deception in Seneca

Ronaldo Amaral !
https://orcid.org/0000-0003-0135-1913
ronaldusamaral@gmail.com

U 'Universidade Federal do Mato Grosso do Sul — Campo Grande — UFMS — Brasil

AMARAL, R. (2025). O sonho como autoengano em Séneca. Archai 35, e03525.

Resumo: Na Antiguidade greco-romana, notadamente no bojo do
pensamento filos6fico, o sonho constitui a interface entre o mitico-
religioso e o psiquico-racional, geralmente indicando seu lugar de
interseccdo. Por isso, tendem a ser beneficentes, prevendo tragédias
ou inclusive permitindo a aplicacao de terapias curativas; no entanto,
podem remeter simplesmente as vicissitudes proprias da psique,
indicando um estado de confusdo e tanto do ponto de vista de um
desvio ou obnubilagdo da razdo desperta, quanto, e como seu

https://doi.org/10.14195/1984-249X _35_25 [1]


https://orcid.org/0000-0003-0135-1913

2 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

corolério, da incapacidade de exercer o conhecimento e acessar o
real. Séneca, demonstrar-se-a aqui, é o porta-voz dessa ultima
perspectiva.

Palavras-chave: Séneca, sonho, conhecimento.

Abstract: In Greco-Roman antiquity, particularly within the realm of
philosophical thought, dreams represent the interface between the
mythical-religious and the psychic-rational, generally showing their
point of intersection. As such, they tend to be beneficent, foreseeing
tragedies or even enabling the application of healing therapies.
However, they may also simply reflect the vicissitudes inherent to the
psyche, indicating a state of confusion - either from the standpoint of
a deviation or clouding of waking reason or, as its corollary, the
inability to exercise knowledge and access reality. Seneca, as will be
demonstrated here, is the spokesperson for this latter perspective.

Keywords: Seneca, dream, knowledge.

Premissa a questao do sonho em Séneca

Determinar a natureza e a funcdo dos sonhos na obra de Séneca
parece ser, a primeira vista, um empreendimento pouco promissor.
Isso se deve tanto a escassa recorréncia do tema em seus escritos
quanto, principalmente, ao seu desinteresse em atribuir aos sonhos
qualquer valor positivo ou propositivo para o sujeito. Essa postura se
manifesta tanto na rejeicdo de uma possivel conexdo dos sonhos com
o mundo divino quanto na negacdo de seu carater puramente humano
salutar, seja como instrumento de aprimoramento psiquico ou
psicofisico em beneficio da pessoa.

Com efeito, em Séneca, os sonhos ndo possuem qualquer aspecto
sagrado, divinatorio ou interveniente com o mundo dos deuses ou
com entidades espirituais menores. Eles ndo operam, portanto, como
um meio capaz de conectar o ser humano a forcas externas que
possam orienta-lo, perturba-lo ou transporta-lo para uma realidade
espaco-temporal diferente daquela em que vive — limitada, ab initio,



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 3

a condicdo presente do sujeito. Nao obstante, quando perscrutados
sob a perspectiva interna— isto é, compreendido enquanto imagens
oniricamente dispostas, em contraposicdo a vida desperta, moldada
pelas percepgoes e sensacoes exteriores—, o sonho é visto por Séneca
como ocasido para o autoengano e para a fantasia, um epifenomeno
que leva ao afastamento e a distor¢do do real, sobretudo pela ndo
exacdo da razdao e de seu juizo hegemoOnico. Como um
desdobramento desse aspecto, o sonho tampouco sera terapéutico
como consideraram alguns pensadores (como se vera na sequéncia)
da Antiguidade, pois, mais do que acusar as enfermidades da alma
para seu cuidado, é o proprio sonho que as permite.

Diante dessas consideracdes preliminares e ainda gerais,
pensamos ser imperativo abordar a concepc¢ao do sonho no mundo
greco-romano — mesmo que de modo panoramico—, a fim de precisar
ndo apenas sua natureza polissémica, mas afirma-lo desde uma
perspectiva em que o fen6meno onirico possa ser uma experiéncia
tdo propria do dormente quanto do desperto. Dai as polissémicas
interpretacdes oferecidas pelos pensadores do periodo classico e
helenistico que influenciaram Séneca.

Em qualquer caso, a analise preliminar dos sonhos na
Antiguidade que aqui se propde permitira compreender melhor ndo
apenas suas multiplas manifestacoes por parte da literatura antiga,
como também os diversos juizos que sobre elas foram construidos ao
longo do tempo. Por intermédio desse percurso, poder-se-a alcancar
Séneca e, a partir de seu pensamento, entender o fenémeno do sonho
em sua maior complexidade no interior de sua obra.

Os sonhos no mundo greco-romano. Da
experiéncia “objetiva” sagrada a critica
filosofica.

Considerado ora como uma ilusdo ou engano, ora como uma
experiéncia reveladora de realidades ou de uma sabedoria oculta, os
sonhos sdo, para os gregos antigos, um desafio. Constituiam-se como
um enigma a ser interpretado e compreendido quando a razdo



4 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

consciente ver-se-ia confrontada com um fendmeno de natureza
diversa ou mesmo alheia a sua logica (Guidorizzi, 1988a, p. VII).
Apesar disso, a conexao causal e/ou necessaria entre o mundo onirico
do dormente e a realidade da vigilia era amplamente aceita na
Antiguidade. Isso se justificava porque os sonhos permitiam uma
revisitacdo dos sentidos experenciados em vigilia, ou seja, agora
apropriados, ou melhor, revisitados pela légica propria da
experiéncia onirica. Muitas vezes eles se constituiam como um ponto
de relaco entre o sagrado e o humano. E nesse tltimo aspecto que se
insere o exemplo paradigmatico da incubatio, ritual praticado no
templo de Asclépio — entre outros santuarios —, no qual os sonhos
assumiam um papel revelador e, ndo raro, terapéutico:

Em relacdo aos sonhos, a atitude dos antigos parece ter
sido considerada de maior participacdo emotiva;
geralmente o sonho (a0 menos certos sonhos) via-se
acompanhado a estados de ansia ou angustia da parte
de quem o experienciava; além disso, os sentimentos
descritos sdo de terror, alegria, exaltacdo, e o choque
emotivo provado por muitos pacientes durante um
sonho incubatério era tal que poderia produzir a cura
de doencgas psicossomaticas, como gravidez histérica,
paralisia, perda da elocucdo. (Guidorizzi, 1988a,
p.IX).!

A interseccdo entre a realidade desperta e a onirica poderia ver-
se melhor anuida pelos sonhos coletivos, isto €, sonhos que se
acreditavam participados por diversos individuos e confirmados por
transmitirem uma mesma revelacdo de carater premonitorio.
(Guidorizzi, 1988a, p. VII).

Evento psiquico ou sobrenatural — decorrente das condigOes da
existéncia interior ou fruto de uma determinacdo divina ou
demoniaca —, o sonho deveria ser interpretado ndo s6 em relagcao ao
seu conteido, mas quanto a origem e a natureza causal de seu
fenomeno. Poder-se-ia, entdo, definir que, no mundo antigo, dois

! Todas as citagdes de autores estrangeiros foram traduzidas por nés. Os autores
latinos, em especial, cotejamos o texto original com sua respectiva e sempre
competente traducdo moderna para originar a nossa.



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 5

seriam os modos principais de compreender os sonhos: 1) O
psicobiologico, fenomeno devido a prépria compleicdao psiquica do
individuo; 2) O sobrenatural, como “fato objetivo” (Dodds, 2002,
p.107) em que se permitia entrar em contato com o mundo dos
espiritos ou dos deuses (Miller, 2002, p. 63). Dois modos particulares
de interpretacdo, todavia, ndo excludentes, sobretudo em funcgdo de
sua polissemia e suas diversas formas de compreensdo. Embora o
sonho objetivo, de origem divina, fosse o mais caracteristico na época
arcaica — atestado pela poesia homérica—, uma vez que, nesse
periodo, o fendmeno onirico é quase sempre devido a intervengao de
um ente divino, ele também nao deixou de ser assim aceito em épocas
posteriores, como veremos. Ou seja, essa concepcao dos sonhos,
como manifestacdio divina ou demoniaca, sobreviveria
posteriormente e inclusive em meio as reflexdes filoso6ficas,
especialmente as mais racionalistas, e em ambientes de cunho
“cientifico”, como os circulos médicos.

Isso se verifica inclusive entre os estdicos antigos, que em sua
maioria negavam a existéncia para além da corporeidade, sutil ou
material (Gourinat, 2017, pp. 26-27). Portanto, uma realidade que se
configurava necessariamente como fendomeno fisico ou psiquico-
fisico, sendo o sonho entendido como uma outra forma de aferigao
do real, notadamente em contraposicdo a realidade fenomeénica. Isto
é, se admitia a presenca ou a incursao de imagens ou entes oriundos
do mundo divino ou supra-humano. Este é o caso de Posidonio — de
quem ainda falaremos aqui — e do estoico romano Marco Aurélio, que
faz referéncia em suas Meditagdes a capacidade do deus Asclépio
(Esculapio, entre os romanos) de prescrever exercicios para a cura de
uma enfermidade (M. Aur., 5,1,8).

Em todo caso, a perspectiva do sonho como visitacdo de um ente
divino ou do espirito de um ente morto, colocava o sujeito em uma
posicao de interseccao entre dois mundos e, assim, entre duas
categorias existenciais estranhas entre si, mas ndo distintas. Portanto,
negar a realidade sobrenatural ou divina do sonho, é confinar o
homem a um s6 mundo. E dado que a Antiguidade nao sé ndao negava
a existéncia do mundo divino sendo o afirmava por sua relacao quase



6 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

sempre causal e ordindria no mundo humano —excetuando algumas
escolas como o epicurismo que, se ndo negava a existéncia dos
deuses, afirmava a sua ndo vinculacdo com o mundo humano-,
somente um numero reduzido de pensadores afirmou que os sonhos
ndo teriam nenhuma relacdo com o divino, ou seja, era um fenomeno
de todo dependente da condicdo humana e de suas propriedades,
fossem psiquicas ou fisicas. Aristételes foi, talvez, o tinico ou o mais
explicito pensador grego, da época classica, que, tendo cuidado do
fendmeno do sonho, negou-lhe origem e natureza sobrenatural e,
logo, o explicou segundo um processo de ordem psicobioldgica
(Miller, 2002, p. 64). Para tanto, escreveu ao menos trés opusculos
sobre o sono e o sonho, contidos na obra Parva Naturalia, entre eles,
o tratado “De divinatione per somnum” que da especial destaque a
natureza divinatoria dos sonhos. Em paralelo, adiantemo-nos em
dizer que Platdo oscilou entre ambas as perspectivas, ou seja, a
perspectiva humana e psiquica e a que entende o sonho como
fendmeno sobrenatural. Portanto, a concessdo platonica do sonho
como sendo de ordem divina, ndo é univoca, por isso mesmo, nao é
coerente diante do seu corpus, isto é, tendo em vista seus diferentes
Dialogos (Vegleris, 1988, p. 103).

Pode-se dizer que, em Platdo, o sonho possui uma natureza
ambigua do ponto de vista das condi¢Ges para sua efetuacdo, embora
ndo necessariamente distinta. No primeiro caso, o fenémeno onirico
aparece como produto da mente humana, que se apresenta em estado
dormente. No segundo, verifica-se como uma espécie de torpor
durante o estado desperto, contudo, indicativo de um afastamento ou
de uma confusdao mental em relacao a realidade sensivel, da maneira
como ela é experimentada e conhecida em estado de vigilia, seja pela
via da percep¢do ou do pensamento. Portanto, o fenémeno onirico,
em qualquer caso, se refere a um estado de afastamento duplo do real,
ou seja, das ideias suprassensiveis alcancaveis, ainda que
indiretamente, pelo pensamento racional desperto, mas, também, por
sua incapacidade de melhor ajuizar sobre sua participacdo no mundo
fenoménico que é uma cépia saida do modelo devido as ideias
arquetipicas. Consequentemente, e em qualquer um dos casos, 0



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 7

sonho é afastamento do real, conforme Platdo sugere no seguinte
excerto:

Quem aceita a existéncia das coisas belas, porém nem
acredita que possa existir a beleza em si mesma, nem
admitiria que o levassem até esse conhecimento, és de
opinido que vive a sonhar, ou que esteja acordado?
Reflete um pouco: sonhar, para alguém, quer esteja
dormindo quer esteja desperto, ndo consiste em tomar
a imagem de alguma coisa, ndo pelo que ela é como
imagem, mas pela propria coisa em si como aparece?

Eu, pelo menos, respondi, direi que um individuo
nessas condicdes estd sonhando (P1., Resp., 476c¢).

O real é, para Platdo, a ideia que se encontra nas coisas por
participar de sua imagem, ou seja, ndo participando efetivamente da
sua realidade sensivel ela mesma (Mattéi, 2010, p. 71). Por isso, no
sonho, quer em estado de torpor ou de sono propriamente dito, o que
parece como verdadeiro é a imagem das coisas ndo fundamentadas
pelo conhecimento racional. Logo, se pela percepcdo passiva do que
é fisico o verdadeiro real ndao é atingido, pois s6 pode ser
verdadeiramente via o logos, no sonho, esse afastamento da-se de
forma ainda mais grave, pois sera o proprio sensivel apresentado pelo
irracional. Portanto, o real € atingido pelo pensamento que acessa a
esséncia das coisas e que s6 é possivel ao homem desperto e
duplamente desperto. Ou seja, enquanto por seu estado vigilante e
nele capaz de ir além da simples percepcao das coisas e dos eventos
imediatamente apresentados pelo sensivel. E imperativo aqui
fazermos um adendo, para chamar a atencao para o fato de que a
metafisica transcendentalista platénica, claramente exposta nesse
excerto como sendo o fundamento de todo conhecimento verdadeiro
ou do real, dara lugar, em Séneca, a uma metafisica da imanéncia. O
pensador romano atribuira também ao sonho um valor negativo ou de
afastamento do real, mas, nesse caso, determinando o melhor acesso
ao real ao proéprio intelecto —ratio— humano e nao devido a um
intelecto divino e transcendente.

Por tudo isso, Platdo considera “o sonho como uma opinido falsa,
como um juizo que se deixa enganar pela aparéncia, e por isso se



8 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

opOe ao conhecimento” (Vegleris, 1988, p.105). Segue-se que, tanto
em estado de vigilia quanto em estado de sono, nao se esta diante do
real, mas somente de sua imagem, embora em estado desperto em
melhor possibilidade de atingi-la pelo pensamento eficiente. Logo, a
vida desperta e a vida onirica nao diferem por encerrarem, embora
em graus distintos como vimos, uma mesma ambiéncia fundada na
opinido ou na impossibilidade de se chegar a verdade. Verdade que é
da ordem da ideia pura e ndo do sensivel, fruto da pura afetacdo, ou
inclusive, do pensamento enquanto abstracao pela singular
subjetivacdo devida ao aparelho psiquico-cognitivo humano. Essa
parece ser a consequéncia extraida do dialogo entre Teeteto e
Sécrates, diante da sempre imperativa questdao sobre os meios e 0s
limites impostos pelo mundo sensivel, com o objetivo de se chegar a
verdade ou ao conhecimento puro das ideias (Pl., Tht., 158c).

Ja nos Dialogos, Criton (44b) e Fédon (60e), Platdo também
considera o sonho como passivel de revelar algo escondido, prever
acontecimentos futuros e comunicar-se com os deuses. Aqui
reaparece a categoria dos “sonhos objetivos”, testemunhando a
receptividade, sendo a passividade do sujeito que sonha em relacao a
uma forca ou entidade estrangeira que se impde (Fronterotta, 2020,
p. 61; Vegleris, 1988, p. 111), ou que se manifesta geralmente como
um oraculo (Cavini, 2009, p. 746). Entretanto, prevalece nos dialogos
platonicos, do ponto de vista de uma discussdao que implica uma
axiologia que vai da realidade transcendente até seu manifestar-se
nos sonhos, passando pelo sensivel, a assercdao de que a absoluta
capacidade de conhecer o real, s6 se daria no ambito da
transcendéncia, enquanto nos sonhos ela esvair-se-ia 0 mais
completamente. E por isso que as imagens dos sonhos se conjugam,
por sua natureza, com aquelas dos pintores e dos poetas para Platdo
(Fronterotta, 2020, p. 74).

Também os estdicos antigos, especialmente Crisipo, atribuiam
aos sonhos uma falsa representacao do real, ou um afastamento mais
grave dele. Enquanto a representacdo mental, fosse a cataléptica ou a
racional (Alesse, 2018, p.151), confirmava a realidade ora pela via da
percepcao compreensiva da coisa em si, ora pela representacdo ela



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 9

mesma como causa final, a razdo hegemonica a apresentava por sua
natureza e valor moral, que é o que importava para o0s estdicos, pois
contribuiam efetivamente para o bem ou o mal do sujeito, tornando-
o, alids, mais agente do que paciente nesta relacao (Sen., Ep., 66, 35).
Destarte, a representacdo dos sonhos ndo possuia nenhuma dessas
naturezas, nem eficiente para o conhecimento da realidade sensivel,
nem no sentido de atingir e modificar a existéncia interior do humano
para seu melhor incremento moral.

A apresentacdo difere da imaginacdo arbitraria. Esta
ultima é na realidade uma visdo falsa da mente como
acontece nos sonhos, ao passo que a apresentacao €é
impressdo na alma, ou seja, um processo de
modificagcdo, como admite Crisipo no segundo livro
de sua obra Da Alma. (D.L. VII, 50).

Entretanto, 0 mesmo Crisipo, segundo Cicero, teria concedido
um valor propositivo ao sonho, sobretudo acerca da sua natureza
premonitdria. Segundo o pensador romano, Crisipo se expressou da
seguinte maneira: “a interpretacdo dos sonhos: é a capacidade de
identificar e explicar isto que os deuses querem comunicar aos
homens nos sonhos” (SVF II, 1189). Se haveria uma conexao
necessaria entre a razdo divina e a humana na medida em que ambas
poderiam coparticipar de uma mesma razao, tal relagao com o divino
poderia ser também de uma ordem mais que causal, consubstancial
(Burnet, 2019, pp. 26-27). Disso advém a concepcao de que o homem
estava constituido por uma alma toda ela racional, sendo
praticamente um deus presente na condicao humana (SVF II, 1198).
Crisipo havia escrito ainda um livro sobre os sonhos em que, pelo
que se aduz das informacgoes de Cicero, se concedia algum valor a
sua capacidade divinatdria, como concluiu William Harris (2018,
p.181). Por sua vez, os representantes do estoicismo médio, Panécio
de Rodes e Posidonio de Apaméia, nao estiveram de acordo quanto a
natureza divina ou exterior dos sonhos. Enquanto Panécio pareceu
negar ou duvidar seriamente dela, Posidonio com ela assentiu.?

2 Para que nao se faca uma longa digressao, deve-se conferir essa discussao, com
as respectivas citacdes de fontes e pormenores em (Harris, 2018, p. 181-182).



10 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

Ao vislumbrarmos mais de perto agora a época romana, sem
davida é Cicero o autor sobejo no que respeita ao tratamento dos
sonhos e de sua natureza. No seu tratado Da adivinhagdo (De
divinatione) Cicero retoma muitos pontos de vista de filésofos e
escolas de filosofia anteriores, para, em qualquer caso, refutar a
origem divina dos sonhos e seu carater premonitorio. Os sonhos sao,
de fato, eventos psiquicos, e para tal assercdao Cicero apresenta
particularmente os argumentos de Aristételes (Miller, 2002, p. 65).
Por conseguinte, no tratado Da adivinhagdo, o sonho é definido por
Cicero como um fendmeno puramente natural do ponto de vista da
condicdo humana, isto é, devido a sua constituicao psicofisica e nao
outra.

Chamo natureza a condicdo pela qual a alma, nunca
em repouso, nao pode ser sem agitacao e movimento.
Quando, pelo cansaco do corpo, a alma nado pode fazer
uso nem dos membros nem dos sentidos, incorre em
visdes variadas e confusas, que derivam, como disse
Aristételes, da persisténcia dos tragos disto que fez ou
pensou durante a vigilia. Da mistura incoerente destas
recordacbes surgem muitas vezes estranhissimas
imagens no sonho; se alguns desses sonhos sao falsos,
outros, verdadeiros, serei de verdade curioso de saber
com qual critério se possa discernir uns dos outros. Se
um tal critério ndo existe, por que irmos a consultar os
intérpretes? Se, ao invés, existe um, ansiarei de saber
qual é (Cic., Div., 2,128).2

Cicero estende sua critica aos adivinhos dos sonhos, que afirmam
que o fendmeno onirico é um meio ou um lugar privilegiado para a
comunicacdo com os deuses ou entes suprafisicos. O pensador
romano conclui que, se estd nas maos de tais pessoas a interpretacao
dos significados dos sonhos, sem outra possibilidade de critério ou

3 “Naturam autem eam dico, qua num quam animus insistens agitatione et motu
esse vacuus potest. Is cum languore corporis nec membris uti nec sensibus potest,
incidit in visa varia et incerta ex reliquiis, ut ait Aristoteles, inhaerentibus earum
rerum quas vigilans gesserit aut cogitave rit; quarum perturbatibne mirabiles
interdum exsistunt species somniorum; quae si alia falsa, alia vera, qua nota
interno scantur scire sane velim. Si nulla est, quid istos interpretes audiamus? Sin
quaepiam est, aveo audire quae sit;”



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 11

verificacao, e se tratando os adivinhos de reconhecidos charlatoes,
tais interpretacOes seriam mais devidas a invengao destes que usam
de ma fé e ndo, de fato, de uma comunicacdo efetiva para com o
mundo divino. Alids, segundo Cicero, um e outro devem ser
rechacados, ou seja, a causa divina dos sonhos e sua afirmacgdo
charlata proferida pelos adivinhos.

Em funcdo dessa negativa da origem divina e oracular dos
sonhos, Cicero explica posteriormente que, esses sdao resultados de
um movimento da alma quando dada a sua prépria e interna
satisfacdo — motu proprio. Durante o sono, defende o filésofo, a alma
nunca esta em repouso absoluto, nem mesmo durante a noite, quando
ha, na verdade, uma mudanca na sua dinamica, e ndo cessacdo de
todo seu movimento, como, também, observa Séneca (Ep.,56,6).
Portanto, a alma voltada a si quando em estado de sono, gestaria
imagens internas que obedeceriam a logica natural deste estado
dormente, devidas sobretudo aos impulsos internos suscitados por
imagens, também elas internas, em lugar dos impulsos suscitados
pelas imagens externas. Tudo isso, além, é claro, de encontrar-se a
parte do poder de assercdo ou concertacdo pela razdo.*

Ndo sem o6bice, e embora o retérico romano rechace o carater
divino — ou, mais precisamente, divinatério — dos sonhos, ele retoma
autores que creditam tal manifestacao, concedendo-lhes espaco e
atencao as suas perspectivas e posicoes. Exemplos disso sao aqueles
que defendiam o carater terapéutico dos sonhos, os quais poderiam
revelar doengas e, assim, prosseguir com sua cura (Cic., Div., 2,123).
Todavia, e dado que abundam os exemplos e as criticas de Cicero a
respeito dos sonhos premonitdrios e de seus respectivos tratamentos,
tomamos por bem citar um excerto que possa ser modal para os
demais. Nele, revela-se um curioso ponto de vista de Posidonio,
indicando que, segundo o estoico, os sonhos premonitorios estariam

4 0u, em perspectiva psicanalitica junguiana, o sonho mostra em seu contetido o
aspecto subliminar do vivido e na forma de imagens simbdlicas e ndo segundo o
recurso do pensamento racional (Jung, 2020, p.91).



12 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

sobretudo em poder dos moribundos. Como pode ser destacado no
excerto abaixo:

Que os moribundos possuam a capacidade divinatéria
demonstra também Posidénio aduzindo o famoso
caso: uma pessoa de Rodes pronta a morrer deu a saber
os nomes de seis coetdneos e disse qual desses
morreria por primeiro, qual em segundo, e, assim, em
seguida, de todos os demais. De trés modos, de resto,
acredita Posidonio que os homens sonhem por
impulso divino: no primeiro, porque a alma prevé de
si, uma vez que é unida em parentela com os deuses;
no segundo, porque o ar é cheio de almas imortais, nas
quais se revelam signos da verdade, por assim dizer,
claramente impressos; no terceiro, porque os deuses
mesmos falam com os dormentes. E que as almas
possam predizer o futuro, é facilmente aceitavel por
aquelas que estdo por morrer, como disse agora. (Cic.,
Div., 1,64).

Na sequéncia, Cicero afirma que tal crenca ja se encontrava entre
0s gregos antigos, destacando Homero como o mais proeminente
exemplo. Quanto a Posidonio, Cicero retoma suas justificativas,
dentre as quais, destacamos a primeira delas: a alma humana é ela
mesma divina pela razdo; logo, por esta sua condi¢do essencial,
poderia desenvolver uma capacidade natural de possuir ou
relacionar-se com o plano do divino. Ademais, o ar esta cheio de
almas imortais, portanto, capazes de acessar a alma dos vivos por
intermédio de sua natureza similar. Por fim, os deuses falam com os
dormentes, que, especialmente os proximos da morte, se veem ainda
mais sensiveis ao mundo divino pela possibilidade de sua urgente
contemplagao.

> “Divinare autem morientes ilio etiam exemplo con firmat Posidonius, quod
adfert, Rhodium quendam morien tem sex aequales nominasse et dixisse, qui
primus eorum, qui secundus, qui deinde deinceps moriturus esset. Sed tribus modis
censet deorum adpulsu homines somniare: uno, quod provideat animus ipse per
sese, quippe qui deorum cognatio ne teneatur; altero, quod plenus aer sit
immortalium animo rum, in quibus tamquam insignitae notae veritatis appareant;
tertio, quod ipsi di cum dormientibus conloquantur. Idque, ut modo dixi, facilius
evenit adpropinquante morte, ut animi futura augurentur”.



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 13

Para além de Cicero, deve-se citar, a época de Séneca, a
perspectiva naturalistica ou fisiologica, dos sonhos, por parte de
Plinio o Velho, que, no seu tratado Historia Natural, recorre a
Aristoteles. Por conseguinte, o pensador da uma definicdao que insiste
muito mais na natureza interior — ou, psiquica — do sonho, do que na
sua relacdo a partir dos eventos sobrenaturais ou intercomunicante
com eles: “o sonho ndo é outra coisa que a alma retirada em seu
proprio interior” (Plin, HN,10, 98, 212). Vale dizer que a referéncia
que faz Plinio ao sonho ndo nos permite uma analise mais estendida
por duas razoes: sua propria referéncia marginal a esse fendmeno e,
e sua mencdo ser, da nossa parte, somente mais um endosso da
perspectiva “objetiva do sonho.”

O triunfo da perspectiva gnosioldgica e moral
no tratamento do sonho em Séneca

Tendo em vista o sonho como fenémeno capital para a vida
humana por sua relacdo com o mundo divino e suas determinagoes
beneficentes ou ndo, tal como vimos para a Grécia do periodo arcaico
ou mesmo do periodo classico, o sonho tendeu a revelar-se como um
condutor privilegiado para a comunicagao com os deuses. Isso servia
para antever acontecimentos cruciais a seguranca e a manutencao da
vida humana pessoal ou coletiva, ora evitando inforttnios, ora
acessando favores.

Por sua vez, esse estado de coisas, referente ao carater divino dos
sonhos nao se assiste em Séneca. O pensador romano nao s6 nao
assente com o carater divino dos sonhos, que tendia quase sempre a
ser positivo, quanto nega-o como uma forma salutar para o
tratamento ou o conhecimento da vida psiquica, permitindo, por
exemplo, uma terapéutica das emocoes. Na verdade, sera todo o
contrario, pois, para Séneca, o sonho se vera como uma manifestacao
concorrente para um estado malsdo da alma.

Portanto, e sempre de um ponto de vista filoséfico, Séneca
replicara a perspectiva platonica que concorda que o sonho é uma
forma de se alienar do real. Essa concepg¢do, ndo obstante, promove



14 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

um “lugar” de excecdo e de maior afastamento da verdade e de sua
possivel verificacdo, uma vez que, durante o sonho, a razdao é
colocada de lado, logo, permitindo que os impetos passionais ganhem
forca e espaco na alma.

Nas Naturales questiones, assim como no De providentia, as
quais citaremos mais baixo, e em consonancia com o De divinatione
de Cicero, Séneca nega que Deus intervenha na vida humana com
sinais particulares, uma vez que isso implicaria que Deus —Razdo
Universal— deveria rever sua prépria logica e dindmica. Isso seria
impossivel porque, para os estoicos, a ordem universal é inescapavel
e imutavel. O individuo estd necessariamente inscrito em sua
dinamica, ou seja, esta a mercé do fatum ditado e conduzido pela
razdo césmica, cuja “vontade” enlaga e dispoe desde sempre todos os
seres nela imersos.

Embora o homem veja-se inscrito na dinamica desde sempre
estabelecida pelo cosmos, ele pode, pela razao, determinar os modos
que trilhara e compreendera sua singular participacdao nessa dinamica
imperativa na perspectiva de uma existéncia autodeterminada
também pelo si de razdo. Logo, Deus enquanto razdo cosmica, isto &,
que ndo assiste um carater pessoal, mas confuso ao todo Universo,
ndo da sinais particulares de possiveis ocorréncias que indicariam
uma mudanga na dinamica do Universo que é ele mesmo em ato a
favor de uma ordem perfeita e desde sempre estabelecida. Ele ndo
pode mudar a ordem que estabeleceu e que sustenta até sua existéncia
final que, alias, implica no retorno do mesmo em funcdo da
conflagracdo universal. Portanto, ndo permite ou ndo pode mesmo
permitir que os eventos futuros sejam previstos para serem alterados
em funcdo desta ou daquela vontade individual, geralmente requerida
pelo estulto, pois 0s “males” ndo estdo na natureza, mas no proprio
individuo enquanto haurido ou desprovido da capacidade de perceber
e representar o mundo segundo o principio da razdo e, por ele, de sua
bondade essencial.



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 15

Daqui que Séneca nega sinais particulares que a Natureza
(Deus)® poderia dar em relacdo ao impedimento ou & mudanga de
uma dinamica que acusa aquela de seu proprio ser nela estabelecido.
Nao ha, em definitivo, qualquer ato interveniente de Deus a favor
deste ou daquele sujeito em particular, o que significa dizer: agindo
contra a prépria ordem que é Ele mesmo em poténcia e ato. Observar,
por exemplo, o voo das aves ou suas entranhas abertas (ritos tipicos
divinatorios), ndo passa de estulticia segundo Séneca. Desse modo,
tanto atribuir a Deus uma tal acdo interventora na existéncia
particular dos homens em fungdo de certas contingéncias proprias e
consoantes ao Todo, quanto a qualquer divindade particular (também
elas passionais), era converter Deus (Razdao Cosmica) “em um ser
ocioso, encarregado de pequenos assuntos sem importancia: preparar
os sonhos a uns, dispor coisas a outros” (“Nimis illum otiosum et
pusillae rei ministrum facis,si aliis somnia, aliis exta disponit”),
(Sen., QNat, II, 32, 3). Pensar que Deus intervém a favor das
vontades particulares contra sua propria ordem, desde sempre
estabelecida e imutavel, seria ir contra sua propria razao.

Séneca, em suas tragédias, que sdo textos poéticos e bebem
fundamentalmente em narrativas que apresentam personagens e
narragoes miticas no seu melhor sentido de explorar o fabuloso,
também ai nega aos sonhos qualquer natureza sobrenatural ou serem
eles um lugar privilegiado para a comunicagao com o mundo divino
ou dos deuses, de suas vontades, imperativos ou auxilios. Séneca,
demonstra com isso o imperativo racional e filos6fico de seu
pensamento mesmo no interior de suas obras poéticas, nao
condescendendo, em qualquer caso, com o0 pensamento ou a
sensibilidade mitica prépria desse género literario (Giardina, 2000,
p.13).

® Por vezes, os proprios estéicos identificam a poténcia impessoal da Razdo
Césmica a um Deus pessoal e superior a todas as demais deidades, na pessoa de
Zeus ou Jupiter para o caso romano. Isso talvez possa ser explicado pela tentativa
de coalescer a visdo fisica do universo — ele mesmo como a expressao maxima do
divino segundo sua conducdo por uma razao imanente — com uma visao religiosa,
imperante nesta escola sobretudo a partir do médio-estoicismo (Sellars, 2024, p.
128).



16 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

Por sua vez, as obras filoséficas de Séneca, notadamente, os
Dialogi e as Ad Lucilium Epistulae Morales, tratam o sonho segundo
a perspectiva platonica aqui ja colocada, ou seja, o sonho se apresenta
como forma de afastamento da realidade, ou, ao menos, da
capacidade de se acercar o maximo possivel da verdade que se
encontra pela subsuncdo final da razdo, que deve estar atenta e
vigilante, para além inclusive do aparecer alcancado pelo sentido
afetivo ligado ao sensivel. Entendemos aqui o aparecer, no bojo do
pensamento de Séneca, como a imagem fornecida pela representagao
compreensiva, ou seja, nao julgada e concedida pela a razdo que dita
a natureza moral das coisas mais do que possa interessar-se pela coisa
em si externa ao sujeito, ou, segundo Séneca,: “com os sentidos ndo
somos capazes de ajuizar que coisa é um bem, que coisa é um mal,
que coisa é util e que coisa ¢ inutil” [...]; portanto, espera a razao
exprimir seu juizo sobre o bem e sobre o mal. Essa tem por vil os
elementos externos, que nao sao nem bem nem mal, e os considera
em particular sem nenhum valor” (Ep., 66, 35). Isto quer dizer que,
para Séneca, a verdade ou a realidade dos acontecimentos, dos seres
e das coisas apresentadas pelo mundo, ndo possui valor em si,
notadamente como um bem ou um mal real para o sujeito, mas deve
ao seu ser, ou seja, a alma, sua verificacao final enquanto devido a
sua natureza moral que institui o verdadeiramente real, haurindo ou
incrementando o bem ou o mal a si (Reale, 2003, p. 127).

Se, para Platdo, a realidade ela mesma estd no mundo
suprassensivel das Ideias universais, que somente participa - e,
indiretamente, - deste mundo ao oferecer-lhe o modelo do que é, e,
ainda assim, para efetuar aquilo que é menos que o ser da Ideia, uma
vez que ela ndo se revela ou da a si mesma, sendo por sua imagem
enquanto modelo, embora a razdo ou a inteligéncia humana possa ir
em direcdo a ela para além de sua (in)verificacdo pelo sensivel, para
Séneca, o real é devido a propria razao humana, e tem sua fonte no
logos humano que é, a0 mesmo tempo, também divino. Podemos
dizer que, enquanto para Platdo, deve-se alcancar o ser ou o real por
uma dinamica que convida a um transcendentalismo absoluto e para
fora, em Séneca, essa transcendéncia é de natureza imanente, pois
caminha e encontra seu lugar na interioridade da alma humana, e ai



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 17

descobre o lugar da verdade ou do real ditado pela razdao que o
compOe a partir do que € proprio da natureza moral e do bem em si
atestado pela virtude também presente ai em sua esséncia e maior
exuberancia. E, neste sentido, que Séneca afirma que os que se
prendem aos valores segundo o signo de sua materialidade, como o
ouro, a prata, o marfim, acreditando que neles residem valores
intrinsecos e verdadeiros, é como se vivessem num sonho.

Imagina que deus diga: ‘em funcao de que lamentam
de mim, vocés que se colocaram sob a estrada da
virtude?’ Os outros se contentam com bens ilusorios e
enganam suas almas vazias com ilusdes de um longo
sono: se enchem de ouro, de marfim, ndo possuem, no
entanto, nenhum valor intrinseco (Sen., Prov, 6,3)".

As coisas extrinsecas ao ser as quais se atribui um valor
excessivo ou mesmo real, como o ouro, a prata, o marfim afastam
duplamente a alma humana dos valores verdadeiros, do real em si, ja
que possuem um valor que extrapola sua funcdo elementar, ndo
obstante, se acredite que possa ainda doar algo de verdadeiro para o
seu possuidor, conferindo-lhe um status quo, beleza ou forca que é,
na verdade, produto da opinido dos outros, eles mesmos entorpecidos
pelos valores que sdo somente pela aparéncia. Se a coisa em si, do
ponto de vista de Séneca, ndo vale mais do que pelo seu valor moral
e a partir de sua pregnancia no espirito assentido pelo sujeito racional,
o valor das coisas instituido pelos parametros fundados na sua
estética puramente exterior ou na convencao social é ainda mais vil
com relacdo a virtude e ao bem moral. A presuncao de dever a coisa
exterior algo de verdadeiro é afastamento do real; é, por isso mesmo,
uma ocasido que coloca o individuo em um estado de sopor,
assonado, isto é, impde-lhe uma percepcdo falaciosa e ilusoéria da
realidade.

7 «Puta itaque deum dicere: « Quid habetis quod de me queri possitis, vos, quibus
recta placuerunt? Aliis bona falsa cir cumdedi et animos inanes velut
longofallacique somnio lusi: auro illos et argento et ebore adornavi, intus boni
nihil est”.



18 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

De igual afericdo sdo as consideracoes de Séneca em seu tratado
De constantia sapientis, mas agora referente ndo as coisas e sim aos
afetos, isto é, as representacdes imputadas pelo senso comum e seus
valores contumazes, neste caso, as impressoes devidas a paixdo, ou
ainda, daquilo que sofre a alma ou que ela retém como um bem sem
ajuizar sua natureza que pode conduzi-la posteriormente ao
sofrimento. Este é o caso da soberba e da insoléncia dos poderosos,
ou da arrogancia que indica, como disse Séneca, - ser fruto da falta
de felicidade propria de quem as pratica e, por isso, busca fazer sofrer
e perseguir os outros (Ep., 87,32). S6 o sabio, por meio de sua firmeza
de animo, pode fazer frente a tais afetos. A grandeza da alma permite,
pois, que os valores outorgados pelo costume, pela imposicdo de
ocasides que suscitam o medo, pelos signos de poder e grandeza
temeraria dos poderosos, se descubram pelo que sdo: vas
representacdes de poderes e forcas em relacdo ao bem ou ao mal que
atingiram o sujeito somente se por ele anuido. Por isso, se descobrem
pelo sabio, “como a va aparéncia de sonhos e visdes durante a noite,
sem nada de sdlido e verdadeiro” (Sen., Constant, 11,1) “ut vanas
species somniorum visusque nocturnos nihil habentes solidi atque
veri”. Sdo imagens suscitadas por um estado de torpor, de confusdo
com relacdo a natureza real daquilo que se sente, logo, que nada anui
ou beneficia o homem desperto, neste caso, que saiu do sono da
estulticia, das imagens devidas ao mundo exterior, ditadas pelo
vulgus, ou ainda, ndo reais do ponto de vista da razao desperta.

H4, no entanto, duas passagens, presentes nas Cartas a Lucilio,
em que Séneca faz consideracdes mais demoradas sobre o sonho,
sobretudo acerca da inter-relagdo das imagens mentais que gravitam
entre a vida onirica e a desperta, ou seja, na medida em que se
confundem ou se intercomunicam, criando muitas vezes o acesso a
uma experiéncia que ja ndo distingue um ambito do outro a fortiori.

Nesse sentido, Séneca diz que se alguém promove o mal, nao
obstante, tendo licida consciéncia de que o fez, uma vez que
promoveu, por exemplo, o crime, a morte, a injustica, o sofrimento,
etc., a consciéncia do criminoso devera ser o pior tribunal que ele
possa enfrentar, pois o acusara com frequéncia, o castigara com a



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 19

memoria que gera continuamente um estado de culpa e, por ela, de
autocomiseragdo. Esse estado de acusacdo é particularmente eficaz,
segundo Séneca, quando se esta dormindo, entregue ao imperativo
das proprias emocoes que fulguram em imagens vivazes trazidas pelo
sono. Neste caso, o malfeitor acusa a si mesmo, punindo-se em
funcdo do terror dos pesadelos, das imagens que o atormentam. Tais
imagens ndo sdao logicamente gratuitas do ponto de vista da vida e da
razdo desperta, pois acusam o sentimento de culpa que reside na
interioridade inconsciente do eu, ai recalcado em fungdao do
sofrimento mental que continuamente poderia suscitar e o acusar se
continuamente lembradas e, para alguns sujeitos, tornar-se-ia
insuportavel. Leiamos a sutil anotagdo de Séneca.

Um requisito essencial para viver tranquilo é ndo fazer
mal a ninguém: sdo os prepotentes que possuem uma
vida inquieta e cheia de preocupagdes: quanto mais
malfeitos tanto mais se acrescem os seus medos, e nao
possuem mais um momento de paz. Cada um dos
malfeitos o torna mais paralisado e atormentado: a sua
consciéncia ndo lhe permite atender a outras
atividades, mas, sem trégua, lhe chama a responder a
seu tribunal. Qualquer que seja que espera um castigo
hé nesta espera mesma o seu castigo; e espera o castigo
todo aquele que o merece. Por sua vez quem tem
remorso pode estar seguro, mas nunca sera tranquilo.
Também se ndo foi descoberto, teme ser descoberto;
se agita no sono (Ep.,105,7-8).

€

Relevante é extrair deste excerto a sentenca “inter somnos
movetur”. A agitacdo durante o sono é sinal do desassossego, da
culpa revelada pela forca da pulsdo interior, pela gestacdo de imagens
que segue a logica mais primitiva das emocOes, guiadas pelos
sentimentos que sobrepujam a razdo. Ademais, Séneca se soma aqui
a tese que os sonhos sdo produtos da condi¢do psiquica do homem,
em que ha uma comunhdo entre a vida desperta e a vida dormente,
inaugurando a vida onirica em seu mais amplo aspecto, como ja
anotamos.

Em outro passo, na carta 53, Séneca faz uma andlise arguta
acerca das doencas do corpo e da alma. Diz ele que, com relagdo as



20 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

doencas do corpo, quanto mais elas se afirmam, mais se manifestam
por meio de sinais sensiveis e visiveis: de uma ténue percepcao de
aquecimento do corpo a uma febre que queima; de uma leve dor de
estdbmago a uma dor intensa que permanece e se intensifica em terra
firme (a primeira em alusdo ao enjoo comumente experimentado
pelos que navegam pelo mar); de uma breve dor e deformagdo nos
pés, desculpada por uma eventual torsao do calcanhar ou por se haver
enfermado quando dos exercicios fisicos, a um estado confessado de
gota por verem-se 0s pés muitos inchados e deformados. Ja os males
da alma, ou seja, as paixdes que se transformam em vicios que sdo
mais duros e renitentes, como a ira, o medo irracional, a soberba, etc.,
quanto mais fortes, mais escondidos se encontram no interior do eu.
Assim, em relagdo as enfermidades do corpo, diz Séneca:

O contrario devém na enfermidade que golpeia a alma:
quanto mais alguém esta mal, tanto menos se da conta.
N&o deve te maravilhar, carissimo Lucilio. De fato,
quem estd apenas adormecido, também durante os
sonhos percebe as imagens dos sonhos; e algumas
vezes, dormindo, sabe que dorme. Mas, um sono
pesado extingue também os sonhos e submerge a alma
em uma completa inconsciéncia. Porque ninguém
confessa seus vicios? Porque estd ainda sob seu
dominio. Pode contar os préprios sonhos s6 quem esta
desperto; assim pode confessar seus proprios vicios s6
quem ja estd deles curado. Por isso, despertemo-nos,
para podermos tomar consciéncia dos nossos erros. S6
a filosofia conseguird nos acordar, e a fazer que
despertemos do pesado sono: consagra tudo a ela (Ep.,
53, 7-8).

Séneca parece fazer referéncia aqui a possiveis estagios do sono.
Assim, aquele cuja consciéncia esta ainda levemente imersa no
estado de sono, pode ainda saber que sonha, ou que as imagens que

8 «Securitatis magna portio est nihil inique facerei confusam vitam et perturbatam
inpotentes agunt; tantum metuunt quantum nocent, nec ullo tempore vacant.
Trepidant enim cum fecerunt, haerent; conscientia aliud agere non patitur ac
subinde respondere ad se cogit. Dat poenas quisquis expectat; 8 quisquis autem
meruit expectat. Tutum aliqua res in mala conscientia praestat, nulla securum;
putat enim se, etiam si non deprenditur, posse deprendi, et inter somnos movetur”



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 21

experimenta sdo produto do estado onirico que deve ser avaliado
desde uma perspectiva do eu ainda nao de todo inconsciente e, logo,
também consciente. Daqui que, acrescenta Séneca, o dormente pode
saber que dorme quando ainda ndo mergulhado nas aguas profundas
da inconsciéncia; momento este em que a consciéncia desperta nao
mais se acusa e ndo mais acusa aquele que se é no momento de seu
despertar. Séneca parece considerar que o sonho é, pois, em sua mais
imediata experienciacdo, o produto de uma consciéncia ainda ativa
ou ela mesma ndo completamente adormecida (“dormiens cogitat™)
porque ainda no espaco de interseccdao de ambos os territorios, o da
consciéncia e o da inconsciéncia, os quais, e cada um a sua forma,
denunciam uma concorrente percepcao do eu embora, em alguns
casos, urdidas pelo ambiente onirico. O sono profundo, por sua vez,
impede inclusive o sonho, ou, de outro lado, qualquer ocasidao que
também permita saber-se a si, ou ter consciéncia de si por ver-se
mergulhado nas aguas profundas e nebulosas da existéncia do eu,
“gravis sopor etiam somnia extinguit animumque altius mergit quam
ut in ullo intellectu sui sit”, logo, ter a consciéncia que dorme. Por
isso, afirma que s6 pode saber e narrar os préprios sonhos quem estéa
desperto e, na mesma medida, s6 pode confessar os proprios vicios
aquele que deles se curou, ou seja, que acessou a licida consciéncia
de si, de saber que os possui, que sao um mal e que por isso devem
ser expulsos. Daqui que, por analogia, Séneca diz que a verdadeira
vida desperta é aquela que s6 a filosofia pode acusar, pois, a
experiéncia dos sonhos tanto daquele que dorme, quanto daquele que
esta acordado, mas nao desperto pela e para a razdo, ou ainda, ndao
tomado por uma clara e racional consciéncia de si, da-se em estado
de torpor, entregue as imagens falsas e que falseiam o acesso a
verdade ultima do mundo, que deve ser iluminada pela consciéncia
de si a qual s6 pela razdo desperta se pode aceder.

Disponibilidade de dados

Nao aplicavel.



22 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

Bibliografia

ALESSE, F. (2018). La rappresentazione catalettica nella stoa pos-
crisippea. Lexicon Philosophicum: International Journal for the
History of Texts and Ideas. Roma, Special Issue, pp.145-167.

BURNET, J. (2019). The socratic doctrine of the soul. Londres,
Oxford University Press.

CAVINI, Walter (2009). ®antaXma. L’immagine onirica come
apparenza illusoria nel pensiero greco del sogno. Journal of History
of Medicine. Medicina nei secoli arte e scienza. Roma. Sapienzia
Universita di Roma. 21/2, p. 737-772.

CODONER MERINO, C. (1979), Seneca. Naturales quaestiones, 2
volumenes. (traduccion, introduccion y notas). Madrid, Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas.

CURY, M. G. (2014). Diogenes Laércio: Vidas e doutrinas dos
filosofos ilustres (traducdo, introducdo e notas). Brasilia, Editora
Universidade de Brasilia.

DINUCKCI, A. (2024) Marco Aurélio. Meditagoes (traducao do grego,
introducao e notas). Sao Paulo, Penguin-Companhia.

DODDS, E.R (2002). Os gregos e o irracional. Tradugao de Paulo
Domenech Oneto. Sdo Paulo, Escuta.

FONTAN, A. et, al. (1995). Plinio El Viejo. Historia Natural. 2
Volumes. Madrid, Editorial Gredos.

FREUD, S. (2019). A interpreta¢do dos sonhos. Vol. 4. Tradugao de
Paulo César de Souza. Sdo Paulo, Companhia das Letras.

FRONTEROTTA, F. (2020). Il sogno in Platone. In: BUCCOLINI,
C.; TOTARO, P. (orgs.) Somnia. 1l sogno dall’antichita all’eta
moderna. Roma: Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia
delle Idee, pp. 59-96.

GIARDINA, G. (2000). Seneca. Tragoediae (Traduzione e note)
Torino, Unione Tipografico-Edetriche Torinense.

GOURINAT, J.B. (2017), Les Stoiciens et I’ame. Paris, J. Vrin.



O SONHO COMO AUTOENGANO EM SENECA 23

GUIDORIZZI, G. (1988a). Sogno e funcioni -culturali. In:
GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia. Roma-Bari, Laterza, pp.
VII-XXXVIIL.

GUIDORIZZI, G. (1988b). Sogno, diagnose, guarigione: da Asclepio
a Ippocrate. In: GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia. Roma-
Bari, Laterza, pp. 85-102.

HARRIS, W. V. (2018). Due son le porte dei sogno. L’esperienza
onirica nel mondo antico. Traduzione di Cristina Spinoglio. Roma-
Bari, Latreza.

JUNG, C. (2020). Simbolos e interpretacdes dos sonhos. In: O si
mesmo oculto. Traducdo de Edgar Orth e Araceli Elman. Petropolis,
Vozes.

MATTEL J. F. (2010). Platdo. Traducdo de Maria Leonor Loureiro.
Sao Paulo, Editora da Unesp.

MAZZARELLI, C. (2001). Platone. Tutti gli scritti (presentazione,
traduzione e note). Milao, Bompiani.

MILLER, P. C. (2002). Dreams in Late Antiquity: Studies in the
Imagination of a Culture. Princeton, Princeton University Press.

MONTI, G. (2009). Seneca. Epistulae ad Lucilium (traduzione e
note) Milano, Bur Rizzoli.

NUNES, C. A. (2000). Platdo. A Republica (tradugdo). Belém,
EDUFPA.

RADICE, R. (2002), Stoici antichi, Tutti i Frammenti: Raccolti da
Hans von Arnim, Testo greco e latino a fronte, presentazione di
Giovanni Reale Milano: Bompiani.

REALE, G. (2003). La filosofia di Seneca come terapia dei mali
dell’anima. Milao, Bompiani.

SACERDOTI, N. (1968a). Seneca. De constantia sapientes. In:
Dialoghi, vol. 1, (edizione critica con traduzione e note). Milano,
Istituto Editoriale Italiano, pp. 65-116.

SACERDOTI, N. (1968b). Seneca. De providentia. In: Dialoghi, vol.
I, (edizione critica con traduzione e note). Milano, Istituto Editoriale
Italiano. pp. 23-64.



24 Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasilia, 2025, e03525.

SELLARS, John (2024). Estoicismo. Traducao de Israel Vilas Boas.
Petropolis, Vozes Nobilis.

SINI, C. (2011). Il sogno e la coscienza (Peripezie del sapere). In:
PIERI, P. F. (org.) La conscienza e il sogno a partire de Paul Valery.
Atque. Materiale tra filosofia e psicoterapia. Firenze, Moretti &
Vitali editore.

TIMPANARQO, S. (1998). Cicerone. Della Divinazione (traduzione
e cura). Milano, Garzanti.

VEGLERIS, E. (1988). Platone e il sogno dela notte. In:
GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia. Roma-Bari, Laterza, p.
103-120.>

Editor: Beatriz de Paoli

Submetido em 11/03/2025 e aprovado para publicagdo em 11/08/2025

o 0

Este é um artigo de acesso livre distribuido nos termos da licenga Creative Commons
Attribution, que permite uso irrestrito, distribuigdo e reprodugdo em qualquer meio,
desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado.

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse http://www.scielo.br/archai
e conheca nossas Diretrizes para Autores.



http://www.scielo.br/archai

