
https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_25 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTIGO 

O sonho como autoengano em Sêneca 

The dream as self-deception in Seneca  

Ronaldo Amaral i 
https://orcid.org/0000-0003-0135-1913 

ronaldusamaral@gmail.com 

i Universidade Federal do Mato Grosso do Sul – Campo Grande – UFMS – Brasil 

AMARAL, R. (2025). O sonho como autoengano em Sêneca. Archai 35, e03525. 

Resumo: Na Antiguidade greco-romana, notadamente no bojo do 

pensamento filosófico, o sonho constitui a interface entre o mítico-

religioso e o psíquico-racional, geralmente indicando seu lugar de 

intersecção. Por isso, tendem a ser beneficentes, prevendo tragédias 

ou inclusive permitindo a aplicação de terapias curativas; no entanto, 

podem remeter simplesmente às vicissitudes próprias da psique, 

indicando um estado de confusão e tanto do ponto de vista de um 

desvio ou obnubilação da razão desperta, quanto, e como seu 

https://orcid.org/0000-0003-0135-1913


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

corolário, da incapacidade de exercer o conhecimento e acessar o 

real.  Sêneca, demonstrar-se-á aqui, é o porta-voz dessa última 

perspectiva.  

Palavras-chave: Sêneca, sonho, conhecimento. 

Abstract: In Greco-Roman antiquity, particularly within the realm of 

philosophical thought, dreams represent the interface between the 

mythical-religious and the psychic-rational, generally showing their 

point of intersection. As such, they tend to be beneficent, foreseeing 

tragedies or even enabling the application of healing therapies. 

However, they may also simply reflect the vicissitudes inherent to the 

psyche, indicating a state of confusion - either from the standpoint of 

a deviation or clouding of waking reason or, as its corollary, the 

inability to exercise knowledge and access reality. Seneca, as will be 

demonstrated here, is the spokesperson for this latter perspective. 

Keywords: Seneca, dream, knowledge. 

 

 

Premissa à questão do sonho em Sêneca  

Determinar a natureza e a função dos sonhos na obra de Sêneca 

parece ser, à primeira vista, um empreendimento pouco promissor. 

Isso se deve tanto à escassa recorrência do tema em seus escritos 

quanto, principalmente, ao seu desinteresse em atribuir aos sonhos 

qualquer valor positivo ou propositivo para o sujeito. Essa postura se 

manifesta tanto na rejeição de uma possível conexão dos sonhos com 

o mundo divino quanto na negação de seu caráter puramente humano 

salutar, seja como instrumento de aprimoramento psíquico ou 

psicofísico em benefício da pessoa.  

Com efeito, em Sêneca, os sonhos não possuem qualquer aspecto 

sagrado, divinatório ou interveniente com o mundo dos deuses ou 

com entidades espirituais menores. Eles não operam, portanto, como 

um meio capaz de conectar o ser humano a forças externas que 

possam orientá-lo, perturbá-lo ou transportá-lo para uma realidade 

espaço-temporal diferente daquela em que vive – limitada, ab initio, 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 3 

à condição presente do sujeito. Não obstante, quando perscrutados 

sob a perspectiva interna– isto é, compreendido enquanto imagens 

oniricamente dispostas, em contraposição à vida desperta, moldada 

pelas percepções e sensações exteriores–, o sonho é visto por Sêneca 

como ocasião para o autoengano e para a fantasia, um epifenômeno 

que leva ao afastamento e à distorção do real, sobretudo pela não 

exação da razão e de seu juízo hegemônico. Como um 

desdobramento desse aspecto, o sonho tampouco será terapêutico 

como consideraram alguns pensadores (como se verá na sequência) 

da Antiguidade, pois, mais do que acusar as enfermidades da alma 

para seu cuidado, é o próprio sonho que as permite. 

Diante dessas considerações preliminares e ainda gerais, 

pensamos ser imperativo abordar a concepção do sonho no mundo 

greco-romano – mesmo que de modo panorâmico–, a fim de precisar 

não apenas sua natureza polissêmica, mas afirmá-lo desde uma 

perspectiva em que o fenômeno onírico possa ser uma experiência 

tão própria do dormente quanto do desperto. Daí as polissêmicas 

interpretações oferecidas pelos pensadores do período clássico e 

helenístico que influenciaram Sêneca. 

Em qualquer caso, a análise preliminar dos sonhos na 

Antiguidade que aqui se propõe permitirá compreender melhor não 

apenas suas múltiplas manifestações por parte da literatura antiga, 

como também os diversos juízos que sobre elas foram construídos ao 

longo do tempo. Por intermédio desse percurso, poder-se-á alcançar 

Sêneca e, a partir de seu pensamento, entender o fenômeno do sonho 

em sua maior complexidade no interior de sua obra.  

 Os sonhos no mundo greco-romano. Da 

experiência “objetiva” sagrada à crítica 

filosófica.  

Considerado ora como uma ilusão ou engano, ora como uma 

experiência reveladora de realidades ou de uma sabedoria oculta, os 

sonhos são, para os gregos antigos, um desafio. Constituíam-se como 

um enigma a ser interpretado e compreendido quando a razão 



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

consciente ver-se-ia confrontada com um fenômeno de natureza 

diversa ou mesmo alheia à sua lógica (Guidorizzi, 1988a, p. VII).   

Apesar disso, a conexão causal e/ou necessária entre o mundo onírico 

do dormente e a realidade da vigília era amplamente aceita na 

Antiguidade.  Isso se justificava porque os sonhos permitiam uma 

revisitação dos sentidos experenciados em vigília, ou seja, agora 

apropriados, ou melhor, revisitados pela lógica própria da 

experiência onírica. Muitas vezes eles se constituíam como um ponto 

de relação entre o sagrado e o humano. É nesse último aspecto que se 

insere o exemplo paradigmático da incubatio, ritual praticado no 

templo de Asclépio – entre outros santuários –, no qual os sonhos 

assumiam um papel revelador e, não raro, terapêutico:  

Em relação aos sonhos, a atitude dos antigos parece ter 

sido considerada de maior participação emotiva; 

geralmente o sonho (ao menos certos sonhos) via-se 

acompanhado a estados de ânsia ou angústia da parte 

de quem o experienciava; além disso, os sentimentos 

descritos são de terror, alegria, exaltação, e o choque 

emotivo provado por muitos pacientes durante um 

sonho incubatório  era tal que poderia produzir a cura  

de doenças psicossomáticas, como gravidez histérica, 

paralisia, perda da elocução. (Guidorizzi, 1988a, 

p.IX).1  

A intersecção entre a realidade desperta e a onírica poderia ver-

se melhor anuída pelos sonhos coletivos, isto é, sonhos que se 

acreditavam participados por diversos indivíduos e confirmados por 

transmitirem uma mesma revelação de caráter premonitório. 

(Guidorizzi, 1988a, p. VII). 

Evento psíquico ou sobrenatural – decorrente das condições da 

existência interior ou fruto de uma determinação divina ou 

demoníaca –, o sonho deveria ser interpretado não só em relação ao 

seu conteúdo, mas quanto à origem e à natureza causal de seu 

fenômeno. Poder-se-ia, então, definir que, no mundo antigo, dois 

                                                 
1 Todas as citações de autores estrangeiros foram traduzidas por nós. Os autores 

latinos, em especial, cotejamos o texto original com sua respectiva e sempre 

competente tradução moderna para originar a nossa. 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 5 

seriam os modos principais de compreender os sonhos: 1) O 

psicobiológico, fenômeno devido à própria compleição psíquica do 

indivíduo; 2) O sobrenatural, como “fato objetivo” (Dodds, 2002, 

p.107) em que se permitia entrar em contato com o mundo dos 

espíritos ou dos deuses (Miller, 2002, p. 63). Dois modos particulares 

de interpretação, todavia, não excludentes, sobretudo em função de 

sua polissemia e suas diversas formas de compreensão. Embora o 

sonho objetivo, de origem divina, fosse o mais característico na época 

arcaica – atestado pela poesia homérica–, uma vez que, nesse 

período, o fenômeno onírico é quase sempre devido a intervenção de 

um ente divino, ele também não deixou de ser assim aceito em épocas 

posteriores, como veremos. Ou seja, essa concepção dos sonhos, 

como manifestação divina ou demoníaca, sobreviveria 

posteriormente e inclusive em meio às reflexões filosóficas, 

especialmente as mais racionalistas, e em ambientes de cunho 

“científico”, como os círculos médicos.  

Isso se verifica inclusive entre os estóicos antigos, que em sua 

maioria negavam a existência para além da corporeidade, sutil ou 

material (Gourinat, 2017, pp. 26-27). Portanto, uma realidade que se 

configurava necessariamente como fenômeno físico ou psíquico-

físico, sendo o sonho entendido como uma outra forma de aferição 

do real, notadamente em contraposição à realidade fenomênica. Isto 

é, se admitia a presença ou a incursão de imagens ou entes oriundos 

do mundo divino ou supra-humano. Este é o caso de Posidônio – de 

quem ainda falaremos aqui – e do estoico romano Marco Aurélio, que 

faz referência em suas Meditações à capacidade do deus Asclépio 

(Esculápio, entre os romanos) de prescrever exercícios para a cura de 

uma enfermidade (M. Aur., 5,1,8). 

Em todo caso, a perspectiva do sonho como visitação de um ente 

divino ou do espírito de um ente morto, colocava o sujeito em uma 

posição de intersecção entre dois mundos e, assim, entre duas 

categorias existenciais estranhas entre si, mas não distintas.  Portanto, 

negar a realidade sobrenatural ou divina do sonho, é confinar o 

homem a um só mundo. E dado que a Antiguidade não só não negava 

a existência do mundo divino senão o afirmava por sua relação quase 



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

sempre causal e ordinária no mundo humano –excetuando algumas 

escolas como o epicurismo que, se não negava a existência dos 

deuses, afirmava a sua não vinculação com o mundo humano–, 

somente um número reduzido de pensadores afirmou que os sonhos 

não teriam nenhuma relação com o divino, ou seja,  era um fenômeno  

de todo dependente da condição humana e de suas propriedades, 

fossem psíquicas ou físicas.  Aristóteles foi, talvez, o único ou o mais 

explícito pensador grego, da época clássica, que, tendo cuidado do 

fenômeno do sonho, negou-lhe origem e natureza sobrenatural e, 

logo, o explicou segundo um processo de ordem psicobiológica 

(Miller, 2002, p. 64). Para tanto, escreveu ao menos três opúsculos 

sobre o sono e o sonho, contidos na obra Parva Naturalia, entre eles, 

o tratado “De divinatione per somnum” que dá especial destaque à 

natureza divinatória dos sonhos. Em paralelo, adiantemo-nos em 

dizer que Platão oscilou entre ambas as perspectivas, ou seja, a 

perspectiva humana e psíquica e a que entende o sonho como 

fenômeno sobrenatural. Portanto, a concessão platônica do sonho 

como sendo de ordem divina, não é unívoca, por isso mesmo, não é 

coerente diante do seu corpus, isto é, tendo em vista seus diferentes 

Diálogos (Vegleris, 1988, p. 103).  

Pode-se dizer que, em Platão, o sonho possui uma natureza 

ambígua do ponto de vista das condições para sua efetuação, embora 

não necessariamente distinta. No primeiro caso, o fenômeno onírico 

aparece como produto da mente humana, que se apresenta em estado 

dormente. No segundo, verifica-se como uma espécie de torpor 

durante o estado desperto, contudo, indicativo de um afastamento ou 

de uma confusão mental em relação à realidade sensível, da maneira 

como ela é experimentada e conhecida em estado de vigília, seja pela 

via da percepção ou do pensamento. Portanto, o fenômeno onírico, 

em qualquer caso, se refere a um estado de afastamento duplo do real, 

ou seja, das ideias suprassensíveis alcançáveis, ainda que 

indiretamente, pelo pensamento racional desperto, mas, também, por 

sua incapacidade de melhor ajuizar sobre   sua participação no mundo 

fenomênico que é uma cópia saída do modelo devido às ideias 

arquetípicas. Consequentemente, e em qualquer um dos casos, o 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 7 

sonho é afastamento do real, conforme Platão sugere no seguinte 

excerto: 

Quem aceita a existência das coisas belas, porém nem 

acredita que possa existir a beleza em si mesma, nem 

admitiria que o levassem até esse conhecimento, és de 

opinião que vive a sonhar, ou que esteja acordado? 

Reflete um pouco: sonhar, para alguém, quer esteja 

dormindo quer esteja desperto, não consiste em tomar 

a imagem de alguma coisa, não pelo que ela é como 

imagem, mas pela própria coisa em si como aparece? 

Eu, pelo menos, respondi, direi que um indivíduo 

nessas condições está sonhando (Pl., Resp., 476c). 

O real é, para Platão, a ideia que se encontra nas coisas por 

participar de sua imagem, ou seja, não participando efetivamente da 

sua realidade sensível ela mesma (Mattéi, 2010, p. 71). Por isso, no 

sonho, quer em estado de torpor ou de sono propriamente dito, o que 

parece como verdadeiro é a imagem das coisas não fundamentadas 

pelo conhecimento racional. Logo, se pela percepção passiva do que 

é físico o verdadeiro real não é atingido, pois só pode ser 

verdadeiramente via o logos, no sonho, esse afastamento dá-se de 

forma ainda mais grave, pois será o próprio sensível apresentado pelo 

irracional. Portanto, o real é atingido pelo pensamento que acessa a 

essência das coisas e que só é possível ao homem desperto e 

duplamente desperto. Ou seja, enquanto por seu estado vigilante e 

nele capaz de ir além da simples percepção das coisas e dos eventos 

imediatamente apresentados pelo sensível. É imperativo aqui 

fazermos um adendo, para chamar a atenção para o fato de que a 

metafísica transcendentalista platônica, claramente exposta nesse 

excerto como sendo o fundamento de todo conhecimento verdadeiro 

ou do real, dará lugar, em Sêneca, a uma metafísica da imanência. O 

pensador romano atribuirá também ao sonho um valor negativo ou de 

afastamento do real, mas, nesse caso, determinando o melhor acesso 

ao real ao próprio intelecto –ratio– humano e não devido a um 

intelecto divino e transcendente.  

Por tudo isso, Platão considera “o sonho como uma opinião falsa, 

como um juízo que se deixa enganar pela aparência, e por isso se 



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

opõe ao conhecimento” (Vegleris, 1988, p.105). Segue-se que, tanto 

em estado de vigília quanto em estado de sono, não se está diante do 

real, mas somente de sua imagem, embora em estado desperto em 

melhor possibilidade de atingi-la pelo pensamento eficiente. Logo, a 

vida desperta e a vida onírica não diferem por encerrarem, embora 

em graus distintos como vimos, uma mesma ambiência fundada na 

opinião ou na impossibilidade de se chegar à verdade. Verdade que é 

da ordem da ideia pura e não do sensível, fruto da pura afetação, ou 

inclusive, do pensamento enquanto abstração pela singular 

subjetivação devida ao aparelho psíquico-cognitivo humano. Essa 

parece ser a consequência extraída do diálogo entre Teeteto e 

Sócrates, diante da sempre imperativa questão sobre os meios e os 

limites impostos pelo mundo sensível, com o objetivo de se chegar à 

verdade ou ao conhecimento puro das ideias (Pl., Tht., 158c).   

Já nos Diálogos, Críton (44b) e Fédon (60e), Platão também 

considera o sonho como passível de revelar algo escondido, prever 

acontecimentos futuros e comunicar-se com os deuses. Aqui 

reaparece a categoria dos “sonhos objetivos”, testemunhando a 

receptividade, senão a passividade do sujeito que sonha em relação a 

uma força ou entidade estrangeira que se impõe (Fronterotta, 2020, 

p. 61; Vegleris, 1988, p. 111), ou que se manifesta geralmente como 

um oráculo (Cavini, 2009, p. 746). Entretanto, prevalece nos diálogos 

platônicos, do ponto de vista de uma discussão que implica uma 

axiologia que vai da realidade transcendente até seu manifestar-se 

nos sonhos, passando pelo sensível, a asserção de que a absoluta 

capacidade de conhecer o real, só se daria no âmbito da 

transcendência, enquanto nos sonhos ela esvair-se-ia o mais 

completamente. É por isso que as imagens dos sonhos se conjugam, 

por sua natureza, com aquelas dos pintores e dos poetas para Platão 

(Fronterotta, 2020, p. 74). 

Também os estóicos antigos, especialmente Crisipo, atribuíam 

aos sonhos uma falsa representação do real, ou um afastamento mais 

grave dele. Enquanto a representação mental, fosse a cataléptica ou a 

racional (Alesse, 2018, p.151), confirmava a realidade ora pela via da 

percepção compreensiva da coisa em si, ora pela  representação ela 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 9 

mesma como causa final, a razão hegemônica a apresentava por sua 

natureza e valor moral, que é o que importava para os estóicos, pois 

contribuíam efetivamente para o bem ou o mal do sujeito, tornando-

o, aliás, mais agente do que paciente nesta relação (Sen., Ep., 66, 35). 

Destarte, a representação dos sonhos não possuía nenhuma dessas 

naturezas, nem eficiente para o conhecimento da realidade sensível, 

nem no sentido de atingir e modificar a existência interior do humano 

para seu melhor incremento moral. 

A apresentação difere da imaginação arbitrária. Esta 

última é na realidade uma visão falsa da mente como 

acontece nos sonhos, ao passo que a apresentação é 

impressão na alma, ou seja, um processo de 

modificação, como admite Crisipo no segundo livro 

de sua obra Da Alma. (D.L. VII, 50). 

Entretanto, o mesmo Crisipo, segundo Cícero, teria concedido 

um valor propositivo ao sonho, sobretudo acerca da sua natureza 

premonitória. Segundo o pensador romano, Crisipo se expressou da 

seguinte maneira: “a interpretação dos sonhos: é a capacidade de 

identificar e explicar isto que os deuses querem comunicar aos 

homens nos sonhos” (SVF II, 1189). Se haveria uma conexão 

necessária entre a razão divina e a humana na medida em que ambas 

poderiam coparticipar de uma mesma razão, tal relação com o divino 

poderia ser também de uma ordem mais que causal, consubstancial 

(Burnet, 2019, pp. 26-27). Disso advém a concepção de que o homem 

estava constituído por uma alma toda ela racional, sendo 

praticamente um deus presente na condição humana (SVF II, 1198). 

Crisipo havia escrito ainda um livro sobre os sonhos em que, pelo 

que se aduz das informações de Cícero, se concedia algum valor à 

sua capacidade divinatória, como concluiu William Harris (2018, 

p.181). Por sua vez, os representantes do estoicismo médio, Panécio 

de Rodes e Posidônio de Apaméia, não estiveram de acordo quanto à 

natureza divina ou exterior dos sonhos. Enquanto Panécio pareceu 

negar ou duvidar seriamente dela, Posidônio com ela assentiu.2   

                                                 
2 Para que não se faça uma longa digressão, deve-se conferir essa discussão, com 

as respectivas citações de fontes e pormenores em (Harris, 2018, p. 181-182). 



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

Ao vislumbrarmos mais de perto agora a época romana, sem 

dúvida é Cícero o autor sobejo no que respeita ao tratamento dos 

sonhos e de sua natureza. No seu tratado Da adivinhação (De 

divinatione) Cícero retoma muitos pontos de vista de filósofos e 

escolas de filosofia anteriores, para, em qualquer caso, refutar a 

origem divina dos sonhos e seu caráter premonitório. Os sonhos são, 

de fato, eventos psíquicos, e para tal asserção Cícero apresenta 

particularmente os argumentos de Aristóteles (Miller, 2002, p. 65). 

Por conseguinte, no tratado Da adivinhação, o sonho é definido por 

Cícero como um fenômeno puramente natural do ponto de vista da 

condição humana, isto é, devido a sua constituição psicofísica e não 

outra. 

Chamo natureza a condição pela qual a alma, nunca 

em repouso, não pode ser sem agitação e movimento. 

Quando, pelo cansaço do corpo, a alma não pode fazer 

uso nem dos membros nem dos sentidos, incorre em 

visões variadas e confusas, que derivam, como disse 

Aristóteles, da persistência dos traços disto que fez ou 

pensou durante a vigília. Da mistura incoerente destas 

recordações surgem muitas vezes estranhíssimas 

imagens no sonho; se alguns desses sonhos são falsos, 

outros, verdadeiros, serei de verdade curioso de saber 

com qual critério se possa discernir uns dos outros. Se 

um tal critério não existe, por que irmos a consultar os 

intérpretes? Se, ao invés, existe um, ansiarei de saber 

qual é (Cic., Div., 2,128).3 

Cícero estende sua crítica aos adivinhos dos sonhos, que afirmam 

que o fenômeno onírico é um meio ou um lugar privilegiado para a 

comunicação com os deuses ou entes suprafísicos. O pensador 

romano conclui que, se está nas mãos de tais pessoas a interpretação 

dos significados dos sonhos, sem outra possibilidade de critério ou 

                                                 
3 “Naturam autem eam dico, qua num quam animus insistens agitatione et motu 

esse vacuus potest. Is cum languore corporis nec membris uti nec sensibus potest, 

incidit in visa varia et incerta ex reliquiis, ut ait Aristoteles, inhaerentibus earum 

rerum quas vigilans gesserit aut cogitave rit; quarum perturbatibne mirabiles 

interdum exsistunt species somniorum; quae si alia falsa, alia vera, qua nota 

interno scantur scire sane velim. Si nulla est, quid istos interpretes audiamus? Sin 

quaepiam est, aveo audire quae sit;” 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 11 

verificação, e se tratando os adivinhos de reconhecidos charlatões, 

tais interpretações seriam mais devidas a invenção destes que usam 

de má fé e não, de fato, de uma comunicação efetiva para com o 

mundo divino. Aliás, segundo Cícero, um e outro devem ser 

rechaçados, ou seja, a causa divina dos sonhos e sua afirmação 

charlatã proferida pelos adivinhos.  

Em função dessa negativa da origem divina e oracular dos 

sonhos, Cícero explica posteriormente que, esses são resultados de 

um movimento da alma quando dada a sua própria e interna 

satisfação – motu proprio. Durante o sono, defende o filósofo, a alma 

nunca está em repouso absoluto, nem mesmo durante a noite, quando 

há, na verdade, uma mudança na sua dinâmica, e não cessação de 

todo seu movimento, como, também, observa Sêneca (Ep.,56,6). 

Portanto, a alma voltada a si quando em estado de sono, gestaria 

imagens internas que obedeceriam a lógica natural deste estado 

dormente, devidas sobretudo aos impulsos internos suscitados por 

imagens, também elas internas, em lugar dos impulsos suscitados 

pelas imagens externas. Tudo isso, além, é claro, de encontrar-se à 

parte do poder de asserção ou concertação pela razão.4   

Não sem óbice, e embora o retórico romano rechace o caráter 

divino – ou, mais precisamente, divinatório – dos sonhos, ele retoma 

autores que creditam tal manifestação, concedendo-lhes espaço e 

atenção às suas perspectivas e posições. Exemplos disso são aqueles 

que defendiam o caráter terapêutico dos sonhos, os quais poderiam 

revelar doenças e, assim, prosseguir com sua cura (Cic., Div., 2,123). 

Todavia, e dado que abundam os exemplos e as críticas de Cícero a 

respeito dos sonhos premonitórios e de seus respectivos tratamentos, 

tomamos por bem citar um excerto que possa ser modal para os 

demais. Nele, revela-se um curioso ponto de vista de Posidônio, 

indicando que, segundo o estoico, os sonhos premonitórios estariam 

                                                 
4 Ou, em perspectiva psicanalítica junguiana, o sonho mostra em seu conteúdo o 

aspecto subliminar do vivido e na forma de imagens simbólicas e não segundo o 

recurso do pensamento racional (Jung, 2020, p.91).   



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

sobretudo em poder dos moribundos. Como pode ser destacado no 

excerto abaixo: 

Que os moribundos possuam a capacidade divinatória 

demonstra também Posidônio aduzindo o famoso 

caso: uma pessoa de Rodes pronta a morrer deu a saber 

os nomes de seis coetâneos e disse qual desses 

morreria por primeiro, qual em segundo, e, assim, em 

seguida, de todos os demais.  De três modos, de resto, 

acredita Posidônio que os homens sonhem por 

impulso divino: no primeiro, porque a alma prevê de 

si, uma vez que é unida em parentela com os deuses; 

no segundo, porque o ar é cheio de almas imortais, nas 

quais se revelam signos da verdade, por assim dizer, 

claramente impressos; no terceiro, porque os deuses 

mesmos falam com os dormentes. E que as almas 

possam predizer o futuro, é facilmente aceitável por 

aquelas que estão por morrer, como disse agora. (Cic., 

Div., 1,64).5  

Na sequência, Cícero afirma que tal crença já se encontrava entre 

os gregos antigos, destacando Homero como o mais proeminente 

exemplo. Quanto a Posidônio, Cícero retoma suas justificativas, 

dentre as quais, destacamos a primeira delas: a alma humana é ela 

mesma divina pela razão; logo, por esta sua condição essencial, 

poderia desenvolver uma capacidade natural de possuir ou 

relacionar-se com o plano do divino. Ademais, o ar está cheio de 

almas imortais, portanto, capazes de acessar a alma dos vivos por 

intermédio de sua natureza similar. Por fim, os deuses falam com os 

dormentes, que, especialmente os próximos da morte, se veem ainda 

mais sensíveis ao mundo divino pela possibilidade de sua urgente 

contemplação.   

                                                 
5 “Divinare autem morientes ilio etiam exemplo con firmat Posidonius, quod 

adfert, Rhodium quendam morien tem sex aequales nominasse et dixisse, qui 

primus eorum, qui secundus, qui deinde deinceps moriturus esset. Sed tribus modis 

censet deorum adpulsu homines somniare: uno, quod provideat animus ipse per 

sese, quippe qui deorum cognatio ne teneatur; altero, quod plenus aer sit 

immortalium animo rum, in quibus tamquam insignitae notae veritatis appareant; 

tertio, quod ipsi di cum dormientibus conloquantur. Idque, ut modo dixi, facilius 

evenit adpropinquante morte, ut animi futura augurentur”. 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 13 

Para além de Cícero, deve-se citar, à época de Sêneca, a 

perspectiva naturalística ou fisiológica, dos sonhos, por parte de 

Plínio o Velho, que, no seu tratado História Natural, recorre a 

Aristóteles. Por conseguinte, o pensador dá uma definição que insiste 

muito mais na natureza interior – ou, psíquica – do sonho, do que na 

sua relação a partir dos eventos sobrenaturais ou intercomunicante 

com eles: “o sonho não é outra coisa que a alma retirada em seu 

próprio interior” (Plin, HN,10, 98, 212). Vale dizer que a referência 

que faz Plínio ao sonho não nos permite uma análise mais estendida 

por duas razões: sua própria referência marginal a esse fenômeno e, 

e sua menção ser, da nossa parte, somente mais um endosso da 

perspectiva “objetiva do sonho.”  

 O triunfo da perspectiva gnosiológica e moral 

no tratamento do sonho em Sêneca  

Tendo em vista o sonho como fenômeno capital para a vida 

humana por sua relação com o mundo divino e suas determinações 

beneficentes ou não, tal como vimos para a Grécia do período arcaico 

ou mesmo do período clássico, o sonho tendeu a revelar-se como um 

condutor privilegiado para a comunicação com os deuses. Isso servia 

para antever acontecimentos cruciais à segurança e à manutenção da 

vida humana pessoal ou coletiva, ora evitando infortúnios, ora 

acessando favores.  

Por sua vez, esse estado de coisas, referente ao caráter divino dos 

sonhos não se assiste em Sêneca.  O pensador romano não só não 

assente com o caráter divino dos sonhos, que tendia quase sempre a 

ser positivo, quanto nega-o como uma forma salutar para o 

tratamento ou o conhecimento da vida psíquica, permitindo, por 

exemplo, uma terapêutica das emoções. Na verdade, será todo o 

contrário, pois, para Sêneca, o sonho se verá como uma manifestação 

concorrente para um estado malsão da alma. 

Portanto, e sempre de um ponto de vista filosófico, Sêneca 

replicará a perspectiva platônica que concorda que o sonho é uma 

forma de se alienar do real. Essa concepção, não obstante, promove 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

um “lugar” de exceção e de maior afastamento da verdade e de sua 

possível verificação, uma vez que, durante o sonho, a razão é 

colocada de lado, logo, permitindo que os ímpetos passionais ganhem 

força e espaço na alma. 

Nas Naturales quæstiones, assim como no De providentia, as 

quais citaremos mais baixo, e em consonância com o De divinatione 

de Cícero, Sêneca nega que Deus intervenha na vida humana com 

sinais particulares, uma vez que isso implicaria que Deus –Razão 

Universal– deveria rever sua própria lógica e dinâmica. Isso seria 

impossível porque, para os estóicos, a ordem universal é inescapável 

e imutável. O indivíduo está necessariamente inscrito em sua 

dinâmica, ou seja, está à mercê do fatum ditado e conduzido pela 

razão cósmica, cuja “vontade” enlaça e dispõe desde sempre todos os 

seres nela imersos.  

Embora o homem veja-se inscrito na dinâmica desde sempre 

estabelecida pelo cosmos, ele pode, pela razão, determinar os modos 

que trilhará e compreenderá sua singular participação nessa dinâmica 

imperativa na perspectiva de uma existência autodeterminada 

também pelo si de razão. Logo, Deus enquanto razão cósmica, isto é, 

que não assiste um caráter pessoal, mas confuso ao todo Universo, 

não dá sinais particulares de possíveis ocorrências que indicariam 

uma mudança na dinâmica do Universo que é ele mesmo em ato a 

favor de uma ordem perfeita e desde sempre estabelecida.  Ele não 

pode mudar a ordem que estabeleceu e que sustenta até sua existência 

final que, aliás, implica no retorno do mesmo em função da 

conflagração universal. Portanto, não permite ou não pode mesmo 

permitir que os eventos futuros sejam previstos para serem alterados 

em função desta ou daquela vontade individual, geralmente requerida 

pelo estulto, pois os “males” não estão na natureza, mas no próprio 

indivíduo enquanto haurido ou desprovido da capacidade de perceber 

e representar o mundo segundo o princípio da razão e, por ele, de sua 

bondade essencial.   



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 15 

Daqui que Sêneca nega sinais particulares que a Natureza 

(Deus)6 poderia dar em relação ao impedimento ou à mudança de 

uma dinâmica que acusa aquela de seu próprio ser nela estabelecido. 

Não há, em definitivo, qualquer ato interveniente de Deus a favor 

deste ou daquele sujeito em particular, o que significa dizer: agindo 

contra a própria ordem que é Ele mesmo em potência e ato. Observar, 

por exemplo, o voo das aves ou suas entranhas abertas (ritos típicos 

divinatórios), não passa de estultícia segundo Sêneca. Desse modo, 

tanto atribuir a Deus uma tal ação interventora na existência 

particular dos homens em função de certas contingências próprias e 

consoantes ao Todo, quanto a qualquer divindade particular (também 

elas passionais), era converter Deus (Razão Cósmica) “em um ser 

ocioso, encarregado de pequenos assuntos sem importância: preparar 

os sonhos a uns, dispor coisas a outros”  (“Nimis illum otiosum et 

pusillae rei ministrum facis,si aliis somnia, aliis exta disponit”), 

(Sen., QNat, II, 32, 3). Pensar que Deus intervém a favor das 

vontades particulares contra sua própria ordem, desde sempre 

estabelecida e imutável, seria ir contra sua própria razão.   

Sêneca, em suas tragédias, que são textos poéticos e bebem 

fundamentalmente em narrativas que apresentam personagens e 

narrações míticas no seu melhor sentido de explorar o fabuloso, 

também aí nega aos sonhos qualquer natureza sobrenatural ou serem 

eles um lugar privilegiado para a comunicação com o mundo divino 

ou dos deuses, de suas vontades, imperativos ou auxílios. Sêneca, 

demonstra com isso o imperativo racional e filosófico de seu 

pensamento mesmo no interior de suas obras poéticas, não 

condescendendo, em qualquer caso, com o pensamento ou a 

sensibilidade mítica própria desse gênero literário (Giardina, 2000, 

p.13). 

                                                 
6 Por vezes, os próprios estóicos identificam a potência impessoal da Razão 

Cósmica a um Deus pessoal e superior a todas as demais deidades, na pessoa de 

Zeus ou Júpiter para o caso romano. Isso talvez possa ser explicado pela tentativa 

de coalescer a visão física do universo – ele mesmo como a expressão máxima do 

divino segundo sua condução por uma razão imanente – com uma visão religiosa, 

imperante nesta escola sobretudo a partir do médio-estoicismo (Sellars, 2024, p. 

128). 



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

Por sua vez, as obras filosóficas de Sêneca, notadamente, os 

Dialogi e as Ad Lucilium Epistulae Morales, tratam o sonho segundo 

a perspectiva platônica aqui já colocada, ou seja, o sonho se apresenta 

como forma de afastamento da realidade, ou, ao menos, da 

capacidade de se acercar o máximo possível da verdade que se 

encontra pela subsunção final da razão, que deve estar atenta e 

vigilante, para além inclusive do aparecer alcançado pelo sentido 

afetivo ligado ao sensível. Entendemos aqui o aparecer, no bojo do 

pensamento de Sêneca, como a imagem fornecida  pela representação 

compreensiva, ou seja,  não julgada e concedida pela à razão que dita 

a natureza moral das coisas mais do que possa interessar-se pela coisa 

em si externa ao sujeito, ou, segundo Sêneca,: “com os sentidos não 

somos capazes de ajuizar  que coisa é um bem, que coisa é um mal, 

que coisa é útil e que coisa é inútil” [...]; portanto, espera a razão 

exprimir seu juízo sobre o bem e sobre o mal. Essa tem por vil os 

elementos externos, que não são nem bem nem mal, e os considera 

em particular sem nenhum valor” (Ep., 66, 35). Isto quer dizer que, 

para Sêneca, a verdade ou a realidade dos acontecimentos, dos seres 

e das coisas apresentadas pelo mundo, não possui valor em si, 

notadamente como um bem ou um mal real para o sujeito, mas deve 

ao seu ser, ou seja, a alma, sua verificação final enquanto devido a 

sua natureza moral que institui o verdadeiramente real, haurindo ou 

incrementando o bem ou o mal a si (Reale, 2003, p. 127).  

Se, para Platão, a realidade ela mesma está no mundo 

suprassensível das Ideias universais, que somente participa - e, 

indiretamente, - deste mundo ao oferecer-lhe o modelo do que é, e, 

ainda assim, para efetuar aquilo que é menos que o ser da Ideia, uma 

vez que ela não se revela ou dá  a si mesma, senão por sua imagem 

enquanto modelo, embora a razão ou a inteligência humana possa ir 

em direção a ela para além de sua (in)verificação pelo sensível, para 

Sêneca, o real é devido à própria razão humana, e tem sua fonte no 

logos humano que é, ao mesmo tempo, também divino. Podemos 

dizer que, enquanto para Platão, deve-se alcançar o ser ou o real por 

uma dinâmica que convida a um transcendentalismo absoluto e para 

fora, em Sêneca, essa transcendência é de natureza imanente, pois 

caminha e encontra seu lugar na interioridade da alma humana, e aí 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 17 

descobre o lugar da verdade ou do real ditado pela razão que o 

compõe a partir do que é próprio da natureza moral e do bem em si 

atestado pela virtude também presente aí em sua essência e maior 

exuberância. É, neste sentido, que Sêneca afirma que os que se 

prendem aos valores segundo o signo de sua materialidade, como o 

ouro, a prata, o marfim, acreditando que neles residem valores 

intrínsecos e verdadeiros, é como se vivessem num sonho. 

Imagina que deus diga: ‘em função de que lamentam 

de mim, vocês que se colocaram sob a estrada da 

virtude?’ Os outros se contentam com bens ilusórios e 

enganam suas almas vazias com ilusões de um longo 

sono: se enchem de ouro, de marfim, não possuem, no 

entanto, nenhum valor intrínseco (Sen., Prov, 6,3)7.  

  As coisas extrínsecas ao ser às quais se atribui um valor 

excessivo ou mesmo real, como o ouro, a prata, o marfim afastam 

duplamente a alma humana dos valores verdadeiros, do real em si, já 

que possuem um valor que extrapola sua função elementar, não 

obstante, se acredite que possa ainda doar algo de verdadeiro para o 

seu possuidor, conferindo-lhe um status quo, beleza ou força que é, 

na verdade, produto da opinião dos outros, eles mesmos entorpecidos 

pelos valores que são somente pela aparência. Se a coisa em si, do 

ponto de vista de Sêneca, não vale mais do que pelo seu valor moral 

e a partir de sua pregnância no espírito assentido pelo sujeito racional, 

o valor das coisas instituído pelos parâmetros fundados na sua 

estética puramente exterior ou na convenção social é ainda mais vil 

com relação à virtude e ao bem moral. A presunção de dever à coisa 

exterior algo de verdadeiro é afastamento do real; é, por isso mesmo, 

uma ocasião que coloca o indivíduo em um estado de sopor, 

assonado, isto é, impõe-lhe uma percepção falaciosa e ilusória da 

realidade.  

                                                 
7 “Puta itaque deum dicere: « Quid habetis quod de me queri possitis, vos, quibus 

recta placuerunt? Aliis bona falsa cir cumdedi et animos inanes velut 

longofallacique somnio lusi: auro illos et argento et ebore adornavi, intus boni 

nihil est”. 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

De igual aferição são as considerações de Sêneca em seu tratado 

De constantia sapientis, mas agora referente não às coisas e sim aos 

afetos, isto é, às representações imputadas pelo senso comum e seus 

valores contumazes, neste caso, às impressões devidas a paixão, ou 

ainda, daquilo que sofre a alma ou que ela retém como um bem sem 

ajuizar sua natureza que pode conduzi-la posteriormente ao 

sofrimento. Este é o caso da soberba e da insolência dos poderosos, 

ou da arrogância que indica, como disse Sêneca, - ser fruto da falta 

de felicidade própria de quem as pratica e, por isso, busca fazer sofrer 

e perseguir os outros (Ep., 87,32). Só o sábio, por meio de sua firmeza 

de ânimo, pode fazer frente a tais afetos.  A grandeza da alma permite, 

pois, que os valores outorgados pelo costume, pela imposição de 

ocasiões que suscitam o medo, pelos signos de poder e grandeza 

temerária dos poderosos, se descubram pelo que são: vãs 

representações de poderes e forças em relação ao bem ou ao mal que 

atingiram o sujeito somente se por ele anuído. Por isso, se descobrem 

pelo sábio, “como a vã aparência de sonhos e visões durante a noite, 

sem nada de sólido e verdadeiro” (Sen., Constant, 11,1) “ut vanas 

species somniorum visusque nocturnos nihil habentes solidi atque 

veri”. São imagens suscitadas por um estado de torpor, de confusão 

com relação à natureza real daquilo que se sente, logo, que nada anui 

ou beneficia o homem desperto, neste caso, que saiu do sono da 

estultícia, das imagens devidas ao mundo exterior, ditadas pelo 

vulgus, ou ainda, não reais do ponto de vista da razão desperta. 

Há, no entanto, duas passagens, presentes nas Cartas a Lucílio, 

em que Sêneca faz considerações mais demoradas sobre o sonho, 

sobretudo acerca da inter-relação das imagens mentais que gravitam 

entre a vida onírica e a desperta, ou seja, na medida em que se 

confundem ou se intercomunicam, criando muitas vezes o acesso a 

uma experiência que já não distingue um âmbito do outro a fortiori.  

Nesse sentido, Sêneca diz que se alguém promove o mal, não 

obstante, tendo lúcida consciência de que o fez, uma vez que 

promoveu, por exemplo, o crime, a morte, a injustiça, o sofrimento, 

etc., a consciência do criminoso deverá ser o pior tribunal que ele 

possa enfrentar, pois o acusará com frequência, o castigará com a 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 19 

memória que gera continuamente um estado de culpa e, por ela, de 

autocomiseração. Esse estado de acusação é particularmente eficaz, 

segundo Sêneca, quando se está dormindo, entregue ao imperativo 

das próprias emoções que fulguram em imagens vivazes trazidas pelo 

sono. Neste caso, o malfeitor acusa a si mesmo, punindo-se em 

função do terror dos pesadelos, das imagens que o atormentam. Tais 

imagens não são logicamente gratuitas do ponto de vista da vida e da 

razão desperta, pois acusam o sentimento de culpa que reside na 

interioridade inconsciente do eu, aí recalcado em função do 

sofrimento mental que continuamente poderia suscitar e o acusar se 

continuamente lembradas e, para alguns sujeitos, tornar-se-ia 

insuportável. Leiamos a sutil anotação de Sêneca. 

Um requisito essencial para viver tranquilo é não fazer 

mal a ninguém: são os prepotentes que possuem uma 

vida inquieta e cheia de preocupações: quanto mais 

malfeitos tanto mais se acrescem os seus medos, e não 

possuem mais um momento de paz. Cada um dos 

malfeitos o torna mais paralisado e atormentado: a sua 

consciência não lhe permite atender a outras 

atividades, mas, sem trégua, lhe chama a responder a 

seu tribunal. Qualquer que seja que espera um castigo 

há nesta espera mesma o seu castigo; e espera o castigo 

todo aquele que o merece.  Por sua vez quem tem 

remorso pode estar seguro, mas nunca será tranquilo. 

Também se não foi descoberto, teme ser descoberto; 

se agita no sono (Ep.,105,7-8).  

Relevante é extrair deste excerto a sentença “inter somnos 

movetur”. A agitação durante o sono é sinal do desassossego, da 

culpa revelada pela força da pulsão interior, pela gestação de imagens 

que segue a lógica mais primitiva das emoções, guiadas pelos 

sentimentos que sobrepujam a razão. Ademais, Sêneca se soma aqui 

à tese que os sonhos são produtos da condição psíquica do homem, 

em que há uma comunhão entre a vida desperta e a vida dormente, 

inaugurando a vida onírica em seu mais amplo aspecto, como já 

anotamos. 

Em outro passo, na carta 53, Sêneca faz uma análise arguta 

acerca das doenças do corpo e da alma. Diz ele que, com relação às 



20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

doenças do corpo, quanto mais elas se afirmam, mais se manifestam 

por meio de sinais sensíveis e visíveis: de uma tênue percepção de 

aquecimento do corpo a uma febre que queima; de uma leve dor de 

estômago a uma dor intensa que permanece e se intensifica em terra 

firme (a primeira  em alusão ao enjoo comumente experimentado 

pelos que navegam pelo mar); de uma breve dor e deformação nos 

pés, desculpada por uma eventual torsão do calcanhar ou por se haver 

enfermado quando dos exercícios físicos, a um estado confessado de 

gota por verem-se os pés muitos inchados e deformados. Já os males 

da alma, ou seja, as paixões que se transformam em vícios que são 

mais duros e renitentes, como a ira, o medo irracional, a soberba, etc., 

quanto mais fortes, mais escondidos se encontram no interior do eu. 

Assim, em relação às enfermidades do corpo, diz Sêneca: 

O contrário devém na enfermidade que golpeia a alma: 

quanto mais alguém está mal, tanto menos se dá conta. 

Não deve te maravilhar, caríssimo Lucílio. De fato, 

quem está apenas adormecido, também durante os 

sonhos percebe as imagens dos sonhos; e algumas 

vezes, dormindo, sabe que dorme. Mas, um sono 

pesado extingue também os sonhos e submerge a alma 

em uma completa inconsciência. Porque ninguém 

confessa seus vícios? Porque está ainda sob seu 

domínio. Pode contar os próprios sonhos só quem está 

desperto; assim pode confessar seus próprios vícios só 

quem já está deles curado. Por isso, despertemo-nos, 

para podermos tomar consciência dos nossos erros.  Só 

a filosofia conseguirá nos acordar, e a fazer que 

despertemos do pesado sono: consagra tudo a ela (Ep., 

53, 7-8).8  

Sêneca parece fazer referência aqui a possíveis estágios do sono. 

Assim, aquele cuja consciência está ainda levemente imersa no 

estado de sono, pode ainda saber que sonha, ou que as imagens que 

                                                 
8 “Securitatis magna portio est nihil inique facerei confusam vitam et perturbatam 

inpotentes agunt; tantum metuunt quantum nocent, nec ullo tempore vacant. 

Trepidant enim cum fecerunt, haerent; conscientia aliud agere non patitur ac 

subinde respondere ad se cogit. Dat poenas quisquis expectat; 8 quisquis autem 

meruit expectat. Tutum aliqua res in mala conscientia praestat, nulla securum; 

putat enim se, etiam si non deprenditur, posse deprendi, et inter somnos movetur” 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 21 

experimenta são produto do estado onírico que deve ser avaliado 

desde uma perspectiva do eu ainda não de todo inconsciente e, logo, 

também consciente. Daqui que, acrescenta Sêneca, o dormente pode 

saber que dorme quando ainda não mergulhado nas águas profundas 

da inconsciência; momento este em que a consciência desperta não 

mais se acusa e não mais acusa aquele que se é no momento de seu 

despertar.  Sêneca parece considerar que o sonho é, pois, em sua mais 

imediata experienciação, o produto de uma consciência ainda ativa 

ou ela mesma não completamente adormecida (“dormiens cogitat”) 

porque ainda no espaço de intersecção de ambos os territórios, o da 

consciência e o da inconsciência, os quais, e cada um à sua forma, 

denunciam uma concorrente percepção do eu embora, em alguns 

casos, urdidas pelo ambiente onírico. O sono profundo, por sua vez, 

impede inclusive o sonho, ou, de outro lado, qualquer ocasião que 

também permita saber-se a si, ou ter consciência de si por ver-se 

mergulhado nas águas profundas e nebulosas da existência do eu, 

“gravis sopor etiam somnia extinguit animumque altius mergit quam 

ut in ullo intellectu sui sit”, logo, ter a consciência que dorme. Por 

isso, afirma que só pode saber e narrar os próprios sonhos quem está 

desperto e, na mesma medida, só pode confessar os próprios vícios 

aquele que deles se curou, ou seja, que acessou a lúcida consciência 

de si, de saber que os possui, que são um mal e que por isso devem 

ser expulsos. Daqui que, por analogia, Sêneca diz que a verdadeira 

vida desperta é aquela que só a filosofia pode acusar, pois, a 

experiência dos sonhos tanto daquele que dorme, quanto daquele que 

está acordado, mas não desperto pela e para a razão, ou ainda, não 

tomado por uma clara e racional consciência de si, dá-se em  estado 

de torpor, entregue as imagens falsas e que falseiam o acesso à 

verdade última do mundo, que deve ser iluminada pela consciência 

de si à qual só pela razão desperta se pode aceder. 

Disponibilidade de dados 

Não aplicável. 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

Bibliografia  

ALESSE, F. (2018). La rappresentazione catalettica nella stoa pos-

crisippea. Lexicon Philosophicum: International Journal for the 

History of Texts and Ideas. Roma, Special Issue, pp.145-167. 

BURNET, J. (2019). The socratic doctrine of the soul. Londres, 

Oxford University Press. 

CAVINI, Walter (2009). ΦantaƩma. L’immagine onírica come 

apparenza illusoria nel pensiero greco del sogno. Journal of History 

of Medicine. Medicina nei secoli arte e scienza. Roma. Sapienzia 

Universitá di Roma. 21/2, p. 737-772. 

CODOÑER MERINO, C. (1979), Seneca. Naturales quaestiones, 2 

volúmenes. (traducción, introducción y notas). Madrid, Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas. 

CURY, M. G. (2014). Diógenes Laércio: Vidas e doutrinas dos 

filósofos ilustres (tradução, introdução e notas). Brasília, Editora 

Universidade de Brasília. 

DINUCCI, A. (2024) Marco Aurélio. Meditações (tradução do grego, 

introdução e notas). São Paulo, Penguin-Companhia. 

DODDS, E.R (2002). Os gregos e o irracional. Tradução de Paulo 

Domenech Oneto. São Paulo, Escuta. 

FONTÁN, A. et, al. (1995). Plínio El Viejo. Historia Natural. 2 

Volumes. Madrid, Editorial Gredos. 

FREUD, S. (2019). A interpretação dos sonhos. Vol. 4. Tradução de 

Paulo César de Souza. São Paulo, Companhia das Letras.  

FRONTEROTTA, F. (2020). Il sogno in Platone. In: BUCCOLINI, 

C.; TOTARO, P. (orgs.) Somnia. Il sogno dall’antichità all’età 

moderna. Roma: Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia 

delle Idee, pp. 59-96. 

GIARDINA, G. (2000). Seneca. Tragoediae (Traduzione e note) 

Torino, Unione Tipografico-Edetriche Torinense. 

GOURINAT, J.B. (2017), Les Stoïciens et l’âme. Paris, J. Vrin. 



 O SONHO COMO AUTOENGANO EM SÊNECA 23 

GUIDORIZZI, G. (1988a). Sogno e funcioni culturali. In: 

GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia.  Roma-Bari, Laterza, pp. 

VII-XXXVIII. 

GUIDORIZZI, G. (1988b). Sogno, diagnose, guarigione: da Asclepio 

a Ippocrate. In: GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia. Roma-

Bari, Laterza, pp. 85-102. 

HARRIS, W. V. (2018). Due son le porte dei sogno. L’esperienza 

onírica nel mondo antico. Traduzione di Cristina Spinoglio. Roma-

Bari, Latreza. 

JUNG, C. (2020). Símbolos e interpretações dos sonhos. In: O si 

mesmo oculto. Tradução de Edgar Orth e Araceli Elman. Petropolis, 

Vozes. 

MATTÉI, J. F. (2010). Platão. Tradução de Maria Leonor Loureiro. 

São Paulo, Editora da Unesp. 

MAZZARELLI, C. (2001). Platone. Tutti gli scritti (presentazione, 

traduzione e note). Milão, Bompiani. 

MILLER, P. C. (2002).  Dreams in Late Antiquity: Studies in the 

Imagination of a Culture. Princeton, Princeton University Press. 

MONTI, G. (2009). Seneca. Epistulae ad Lucilium (traduzione e 

note) Milano, Bur Rizzoli. 

NUNES, C. A. (2000). Platão. A República (tradução). Belém, 

EDUFPA. 

RADICE, R. (2002), Stoici antichi, Tutti i Frammenti: Raccolti da 

Hans von Arnim, Testo greco e latino a fronte, presentazione di 

Giovanni Reale Milano: Bompiani. 

REALE, G. (2003). La filosofia di Seneca come terapia dei mali 

dell’anima. Milão, Bompiani. 

SACERDOTI, N. (1968a). Seneca. De constantia sapientes. In: 

Dialoghi, vol. I, (edizione critica con traduzione e note). Milano, 

Istituto Editoriale Italiano, pp. 65-116. 

SACERDOTI, N. (1968b). Seneca. De providentia. In: Dialoghi, vol. 

I, (edizione critica con traduzione e note). Milano, Istituto Editoriale 

Italiano. pp. 23-64. 



24 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), n. 35, Brasília, 2025, e03525. 

SELLARS, John (2024). Estoicismo. Tradução de Israel Vilas Bôas. 

Petrópolis, Vozes Nobilis. 

SINI, C. (2011). Il sogno e la coscienza (Peripezie del sapere). In: 

PIERI, P. F. (org.)  La conscienza e il sogno a partire de Paul Valèry. 

Atque. Materiale tra filosofia e psicoterapia. Firenze, Moretti & 

Vitali editore. 

TIMPANARO, S. (1998).  Cicerone. Della Divinazione (traduzione 

e cura). Milano, Garzanti. 

VEGLERIS, E. (1988). Platone e il sogno dela notte. In: 

GUIDORIZZI, G. (org.) Il sogno in Grecia. Roma-Bari, Laterza, p. 

103-120.> 

 

 

Editor: Beatriz de Paoli 

Submetido em 11/03/2025 e aprovado para publicação em 11/08/2025 

 

Este é um artigo de acesso livre distribuído nos termos da licença Creative Commons 
Attribution, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em qualquer meio, 

desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado. 

 

 

 

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse http://www.scielo.br/archai 
e conheça nossas Diretrizes para Autores. 

 
 

 

 

http://www.scielo.br/archai

