
https://doi.org/10.14195/1984-249X_35_27 [1] 

 

 

 

 

 

 

 

AS ORIGENS DO PENSAMENTO OCIDENTAL 

THE ORIGINS OF WESTERN THOUGHT 

 

ARTIGO 

Plotino, Proclo e o Neoplatonismo Árabe  

Plotinus, Proclus and the Arabic Neoplatonism  

 

Meline Costa Sousa i 
https://orcid.org/0000-0001-9820-4738  

melinecostasousa1@gmail.com  

i Universidade Federal de Lavras - Lavras - MG - Brasil  

COSTA SOUSA, M. (2025). Plotino, Proclo e o Neoplatonismo Árabe. Archai 35, 
e03527. 

Resumo: Neste artigo, apresento uma discussão historiográfica sobre 

o neoplatonismo árabe, analisando alguns pressupostos assumidos 

pelos estudiosos desde a segunda metade do século XIX. A partir das 

edições das obras e dos estudos subsequentes, consolidou-se a 

distinção entre o corpus plotiniano em árabe, o Plotiniana Arabica, 

https://orcid.org/0000-0001-9820-4738
https://orcid.org/0000-0001-9820-4738


2 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

e o corpus procleano em árabe, o Procleana Arabica, segundo o 

modo como se entendeu a relação entre os textos escritos em árabe e 

suas fontes gregas. Contudo, tendo em vista os estudos recentes, 

diferentes pressupostos e metodologias vêm sendo assumidos. Dada 

a complexidade da discussão, neste texto, restringir-me-ei à análise 

de duas obras originalmente escritas em árabe, a dizer, a Teologia de 

Aristóteles e o Discurso Sobre o Bem Puro, mais conhecido como 

Liber de Causis. O objetivo da análise que se segue é, partindo da 

crítica a dois pressupostos historiográficos tradicionalmente aceitos, 

a dizer, que as duas obras são versões de textos gregos e que contêm 

teorias metafísicas distintas, analisar como as abordagens recentes 

nos permitem uma compreensão mais unificada da natureza dos 

textos que compõem o corpus neoplatônico árabe. Uma das 

consequências da distinção entre o Plotiniana Arabica e o Procleana 

Arabica é engessar os textos em modelos filosóficos que são 

diferentes daquele encontrado nas próprias obras. 

Palavras-chave: Neoplatonismo árabe, historiografia, Plotino, 

Proclo, al-Kindi. 

Abstract: In this article, I present a historiographical debate about 

the Arabic Neoplatonism from some assumptions since the 19th 

century. From the editions of the works and the posterior studies, the 

distinction between the Plotinian corpus in Arabic, the Plotiniana 

Arabica, and the Proclean corpus, the Procleana Arabica, was 

consolidated, given the way in which the relationship between the 

texts originally written in Arabic and their Greek sources was 

understood. However, in view of recent studies, different 

assumptions and methodologies have been adopted. Given the 

complexity of the discussion, in this text I will restrict myself to the 

analysis of two works originally written in Arabic, namely The 

Theology of Aristotle and the Discourse on the Pure Good, known as 

Liber de Causis. Starting from the critique of two traditionally 

accepted historiographical assumptions, the aim of the following 

analysis is to discuss how new approaches allow us a more unified 

understanding of the nature of the Arabic Neoplatonic corpus. A 

consequence of the distinction between the Plotiniana Arabica and 

the Procleana Arabica is to lock the texts into philosophical models 

that are different from these one found in the works themselves. 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  3 

Keywords: Arabic neoplatonism, historiography, Plotinus, Proclus, 

al-Kindi. 

 

 

Introdução 

Embora a filosofia árabo-islâmica tenha tido seus primeiros 

estudos publicados em meados do século XIX,1 ela apenas se 

consolidou como um campo de estudo original e relevante para a 

história da filosofia em meados do século XX; o que marca um atraso 

considerável se comparado aos estudos de filosofia latino-cristã.2 

Este atraso no estabelecimento da filosofia árabe como um objeto de 

pesquisa relevante em si mesmo, segundo Gutas (2002, p. 5-6),3 

decorreu de algumas abordagens dos historiadores que pouco 

                                                 
1 Sobre os primeiros textos publicados na Europa por Flugel e Wenrich para a 

Royal Society of Sciences, ver Gutas (1998, p. 13). Em outro estudo, Gutas (2002, 

p. 6) afirma que o estudo da filosofia árabe tem sido mais ou menos constante desde 

que Ernest Renan publicou a obra Averroès et l'Averroisme (1852). Assim, as 

pesquisas acadêmicas sobre filosofia medieval árabe e latina têm aproximadamente 

a mesma idade, mas, se comparados, são desiguais os estudos nos dois campos. 

Segundo a crítica de De Libera às abordagens tradicionais da história da filosofia 

medieval: “No fundo, a visão de Idade Média confunde-se com o que é chamado 

de Ocidente Cristão, ela está nele centrada, e o que não é, simultaneamente, 

ocidental e cristão é posto à margem, considerado apêndice exótico, sem 

legitimidade própria. Assim, rejeitam-se: o que é cristão, mas não ocidental, quer 

dizer, os cristãos do Oriente [...]; o que é ocidental, mas não cristão, ou seja, os 

muçulmanos e os judeus.” (De Libera, 2004, p. 11-12). 
2 Esta consolidação mencionada decorre da mudança na abordagem dos 

historiadores da filosofia medieval que, segundo Gutas (2002, p. 8), falharam em 

seus estudos ao abordarem a filosofia árabe nas perspectivas orientalista, mística e 

política. 
3 De Libera (2004, p. 7-18), embora faça uma discussão mais geral sobre a história 

da filosofia medieval, já antecipa alguns pontos da crítica de Gutas (2002) ao 

argumentar que a compreensão tradicional do período medieval se restringe ao 

ocidente romano cristão. Neste sentido, o recorte historiográfico adotado se limitou 

ao espaço geográfico dominado pelo império romano, aos eventos que se deram 

nestes territórios e à produção intelectual greco-latina. 



4 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

contribuíram para o campo de estudo.4 Dentre elas, encontra-se o 

entendimento de que a filosofia árabe seria relevante enquanto 

intermediária entre a filosofia grega e a filosofia latino-cristã.5 

Contudo, como se pretende demonstrar, a análise dos textos 

filosóficos em língua árabe apresenta um cenário bastante diferente 

desta caracterização criticada por Gutas. O primeiro filósofo da 

tradição, al-Kindi (II AH/IX EC)6 foi responsável não apenas por 

incorporar em suas obras a noção de filosofia (al-falsafa)7 como 

também desenvolver um projeto científico de apropriação e 

modificação da filosofia grega a partir da definição da falsafa como 

ciência da verdade (Metaph. 2.1 993b19-20).8 O grupo formado por 

al-Kindi ficou conhecido como o “círculo de al-Kindi”,9 constituído 

por filósofos-tradutores muçulmanos e cristãos falantes de grego, 

persa (pálavi) e siríaco. 

Nas últimas décadas, os estudos sobre os textos elaborados no 

círculo de al-Kindi, em especial, sobre a Teologia de Aristóteles 

(Kitāb uṯūlūǧiyā li-Aristū)10 e o Discurso Sobre o Bem Puro (Kalām 

fī maḥḍ al-ẖayr),11 mais conhecido pelo título latino Liber de Causis, 

                                                 
4 Cf. De Libera (2004, p. 11-18), Gutas (2002, p. 5-25). 
5 Anteriormente a Gutas, Kraus (1940, p. 266), ainda que de modo breve, já havia 

feito uma crítica a esta abordagem em vista da posição de Ernest Renan (1852). 
6 Sobre al-Kindi, ver Adamson (2024, p. 13-50). 
7 O termo falsafa consiste na transliteração do termo grego filosofia. Seu uso em 

língua árabe se dá no momento em que as obras gregas passam a ser traduzidas 

(algumas através do siríaco) para o árabe. 
8 Al-Kindi se apropria da definição aristotélica encontrada em Metaph. 2.1 993b19-

20 “ὀρθῶς δ᾽ ἔχει καὶ τὸ καλεῖσθαι τὴν φιλοσοφίαν ἐπιστήμην τῆς ἀληθείας”. 
9 Sobre o círculo de al-Kindi, ver Endress (1997) e Adamson (2007). 
10 Há duas versões da Teologia de Aristóteles, uma curta e outra longa. A versão 

mais antiga é a curta, cuja primeira edição foi feita por Dietirici em 1882. A versão 

longa é posterior e foi traduzida para o latim no século XVI. Para a Teologia de 

Aristóteles, utilizarei a abreviação Teologia, seguida do capítulo, da página e das 

linhas conforme a edição de Badawi (1955a). Utilizarei a tradução de Belo (2010) 

com modificações quando necessário. 
11 No caso do Discurso Sobre o Bem Puro, de agora em diante, utilizarei a 

abreviação Bem Puro seguida do capítulo, da página e das linhas conforme a edição 

árabe de Badawi (1955b) e a página da tradução de Verza e Sousa (2024). 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  5 

ganharam destaque entre os estudiosos. Em língua portuguesa, os 

textos foram traduzidos do árabe, pela primeira vez, em 2010 e 2024, 

respectivamente, como parte do corpus pseudo-aristotélico. No 

entanto, tendo em vista o caráter incipiente das pesquisas,12 há ainda 

muito a se investigar quanto à natureza dos textos e os aspectos que 

os unificam em um modelo que podemos chamar de neoplatonismo 

árabe.13 

Assim, a Teologia e o Bem Puro, originalmente escritos em 

língua árabe, são interessantes para compreendermos as 

modificações que as teorias tardo-antigas aristotélicas e 

neoplatônicas adquirem neste contexto. A prática de associar teorias 

platônicas e neoplatônicas a Aristóteles, comum na antiguidade 

tardia, ganha novos significados no ambiente filosófico insurgente no 

império islâmico. Contudo, como entender a relação entre as obras 

produzidas neste momento, em especial, a Teologia e o Bem Puro, e 

os textos filosóficos em grego? 

Com a finalidade de refletir sobre essa questão, a análise que se 

segue foi dividia em três partes. A primeira é dedicada à apresentação 

e crítica de alguns pressupostos adotados na interpretação da 

Teologia e do Bem Puro. Assim, discutirei os problemas relativos a 

dois pressupostos e indicarei quais são as abordagens mais recentes 

dos textos e como elas contribuem para a compreensão dos aspectos 

que tornam o neoplatonismo árabe uma vertente distinta dos 

neoplatonismos de Plotino e de Proclo. Na segunda parte, farei uma 

reconstrução, ainda que de modo breve, da estrutura metafísica 

comum à Teologia e ao Bem Puro a fim de indicar algumas 

diferenças centrais frente às Enéadas e aos Elementos de Teologia. 

Nas considerações finais, retomarei a discussão sobre os 

pressupostos historiográficos com o propósito de relacionar, 

seguindo os estudos mais recentes, as modificações no 

                                                 
12 Sobre isso, ver Adamson (2015). 
13 Tendo em vista a complexidade da discussão, discutirei apenas os aspectos 

historiográficos envolvidos no debate sobre o neoplatonismo árabe. Quanto aos 

estudos comparativos que avaliam as diferenças em relação ao neoplatonismo 

grego, ver D’Ancona (2001), Adamson (2002), Riggs (2017), Taylor (2021). 



6 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

neoplatonismo grego encontradas na Teologia e no Bem Puro ao 

projeto filosófico de al-Kindi.  

Pressupostos historiográficos 

Na tentativa de identificar os textos que se tornaram disponíveis 

em árabe pelo movimento de tradução especialmente nos séculos IX-

X,14 reuniram-se as obras de natureza plotiniana no corpus Plotiniana 

Arabica15 e as obras de natureza procleana no corpus Procleana 

Arabica.16 Assim, os primeiros estudos sobre o neoplatonismo árabe 

dividiram os textos a partir do seu autor de origem,17 assumindo que 

o Plotiniana e o Procleana Arabica estariam relacionados, 

                                                 
14 O movimento de tradução acontece durante a expansão do império islâmico entre 

os séculos I AH/VII EC e IV AH/X EC. Segundo Gutas (1998, p. 38), umas das 

importantes consequências das conquistas do império islâmico no século II 

AH/VIII EC para a difusão do conhecimento foi a importação da tecnologia de 

fabricação de papel através dos prisioneiros chineses. Pela existência de obras a 

serem traduzidas em território islâmico, pelas facilidades possibilitadas pelo papel 

e pelas políticas de incentivo dos califas, em especial, da dinastia abássida, parte 

considerável dos textos em grego, siríaco e pálavi tornou-se acessível em língua 

árabe. Cf. Gutas (1998, p. 68-119); Pereira (2007). 
15 Atualmente, o Plotiniana Arabica (editado por Badawi em 1955) é constituído 

dos seguintes textos: a Teologia de Aristóteles, a Epístola sobre a ciência divina e 

os fragmentos reunidos sob o título Ditos do sábio grego. Antes da edição de 

Badawi, Kraus (1940), Lewis (1950) e Rosenthal (1952) já defendiam a existência 

de um corpus plotiniano em língua árabe. Conforme a reconstrução historiográfica 

de Kraus (1940, p. 264), a dependência entre tais textos e as Enéadas de Plotino 

foi apontada por Rose (1883) logo após a primeira edição da Teologia de 

Aristóteles ser publicada por Dieterici (1882). Sobre as obras que compõe o corpus 

Plotiniana Arabica, ver Adamson (2002, p. 5-26). Para conhecer o trabalho de 

Lewis (1950), ver Henry; Schwyzer (1959). 
16 O Procleana Arabica (editado por Endress em 1973) é constituído pelo Discurso 

Sobre o Bem Puro e os fragmentos dos Elementos de Teologia traduzidos para o 

árabe. Ver Endress (1973). A comparação entre os capítulos do Liber de Causis e 

as proposições dos Elementos de Teologia de Proclo foi feita, pela primeira vez, 

por Tomás de Aquino em seu Comentário ao Liber de Causis. 
17 Embora haja um longo debate sobre a autoria e datação do Discurso Sobre o 

Bem Puro, as semelhanças com outros tratados produzidos no interior do círculo 

de al-Kindi, como no caso da Teologia de Aristóteles, no que dizem respeito à 

apresentação da origem da obra são importantes indícios a serem considerados. 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  7 

respectivamente, às Enéadas IV a VI de Plotino e aos Elementos de 

Teologia de Proclo. 

Dentre as obras vinculadas ao Plotiniana Arabica,18 encontra-se 

a Teologia de Aristóteles (Kitāb uṯūlūǧiyā li-Aristū) elaborada no 

século IX19 por Ibn Na‘ima de Emessa (al-Himsi),20 um dos membros 

do círculo de al-Kindi, que é citado como o revisor final do texto. 

Segundo o prólogo da Teologia: 

Prólogo [primeiro capítulo] do livro do filósofo 

Aristóteles intitulado em grego Teologia 

(uthhūlūjiyā), a saber, um discurso sobre a divindade 

(al-rubūbiyya); o comentário (al-tafsīr) de Porfírio de 

Tiro traduzido (naqala) para o árabe por [...] Na‘ima 

al-Himsi e corrigido por [...] al-Kindi [...]. (Badawi, 

1955, p. 3; trad. Belo, 2010, p. 61; Adamson, 2000, p. 

59-61; Chase, 2021, p. 157-158). 

Conforme a passagem, a obra seria uma versão do suposto 

tratado de Aristóteles intitulado Teologia ou Discurso Sobre a 

Divindade acompanhado do comentário de Porfírio. Tratar-se-ia, 

como indica o autor, de uma continuação da Metafísica, focando 

exclusivamente na temática da divindade (al-rubūbiyya), do intelecto 

(al-ʿaql) e da alma (al-nafs). Além disso, a obra também conteria o 

comentário de Porfírio Sírio, o mesmo Porfírio que editou as Enéadas 

de Plotino. Sobre a referência a Porfírio, Chase (2021, p. 157) retoma 

a tese de que a Teologia e as outras obras plotinianas em língua árabe 

                                                 
18 Para uma apresentação dos estudos publicados sobre o Plotinus Arabus desde a 

edição de Dieterici (1882), ver Kraus (1940). 
19 O período de elaboração da obra é deduzido da referência ao califa al-Mu‘tasim. 
20 Trata-se de um autor cristão siríaco que fazia parte do círculo de al-Kindi. Ainda 

que o nome de al-Himsi seja mencionado no incipit do texto, muitos estudiosos 

(por exemplo, Adamson, 2000, p. 40) não o consideram o autor da obra. Diferentes 

candidatos foram indicados, um deles é al-Kindi, o qual também tem o nome 

mencionado no incipit. Adamson (2000, p. 61; 69-76) defende que al-Kindi foi o 

autor do prólogo da obra. Outro candidato seria Porfírio, cujo nome também 

aparece no incipit, mas, neste caso, como autor do comentário traduzido para o 

árabe. Contudo, seguiremos a letra do texto, atribuindo sua elaboração a al-Himsi 

e a sua correção a al-Kindi. Para uma discussão sobre o tema, ver Zimmermann 

(1986), Adamson (2000, p. 40-41; 69-76), D’Ancona (2001, p. 95-96), Chase 

(2021, p. 157-175). 



8 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

teriam sido influenciadas pela interpretação de Porfírio das teorias de 

Plotino e, por isso, estariam mais próximas dos textos de Porfírio. 

Dentre os textos do Procleana Arabica, está o Discurso Sobre o 

Bem Puro (Kalām fī maḥḍ al-ẖayr) ou Livro das Causas (Liber de 

causis).21 Entre os manuscritos, encontra-se tanto a atribuição a 

Aristóteles quanto a Proclo. Segundo o manuscrito Leiden, “Livro da 

exposição de Aristóteles sobre o bem puro” (Bem Puro Incipit, 

manuscrito Leiden; Badawi, 1955, p. 3; Taylor, 1981, p. 136) e, 

segundo os manuscritos Istambul e Ankara, “Discurso Sobre o Bem 

Puro. Diz-se que Proclo o resumiu (laḫḫaṣa) a partir do discurso de 

Platão, sendo dito que é de Platão” (Bem Puro Incipit, manuscrito 

Istambul e Ankara; Taylor, 1981, p. 136). Como justificativa para a 

atribuição a Aristóteles encontrada no manuscrito Leiden, Taylor 

(2021, p. 212) sugere o fato de Bem Puro ter sido produzido no 

interior do “círculo aristotélico de al-Kindi” (Taylor, 2021, p. 212), 

mesmo ambiente no qual foi elaborada outra obra de natureza 

semelhante, a dizer, a Teologia de Aristóteles. 

De modo geral, por influência dos estudos voltados para a edição 

das obras de Plotino e Proclo,22 foram assumidos dois pressupostos 

centrais. O primeiro diz respeito ao fato de os textos que constituem 

os Plotiniana Arabica e os Procleana Arabica serem versões 

(paráfrases ou traduções)23 dos textos gregos das Enéadas IV-VI de 

                                                 
21 A versão latina é uma tradução do original árabe bastante conhecida em 

ambiente latino-cristão. Sobre a recepção latina do tratado, ver Calma (2019). 
22 Na edição das obras completas de Plotino de Henry e Schwyzer (1959), há uma 

seção intitulada Plotiniana Arabica. 
23 Segundo ter Reegen (2005, p. 55), a Teologia “é uma antologia de textos 

plotinianos, elaborada no círculo de al-Kindi”. Muito esforço tem sido dedicado a 

investigar se haveria traduções completas ou parciais das Enéadas e dos Elementos 

de Teologia em língua árabe e até mesmo em siríaco. Ver Zimmermann (1994, p. 

40-41, no. 70; p. 46). Segundo Zimmermann (1986, p. 131), haveria um conjunto 

de textos que teriam sido traduzidos para al-Kindi, o qual os teria utilizado como 

fontes para seu pensamento metafísico. Seguindo a mesma linha, Adamson (2000, 

p. 12; 18) afirma que todos os três tratados árabes “representam uma fonte original” 

que, hipoteticamente, poderia ser identificada com a tradução ou paráfrase árabe 

das Enéadas IV a VI de Plotino modificada de modo original pelo “adaptador”. 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  9 

Plotino e de algumas proposições dos Elementos de Teologia de 

Proclo (ou de alguma versão árabe deles). 

O segundo pressuposto, decorrente do primeiro, é que eles não 

estariam relacionados entre si uma vez que foram originados a partir 

de obras e modelos filosóficos distintos. As semelhanças nos textos 

resultariam unicamente das semelhanças entre as posições filosóficas 

dos autores originais, a dizer, Plotino e Proclo. Neste sentido, a 

metodologia tradicional de abordar tanto a Teologia quanto o Bem 

Puro consiste em tomá-los individualmente e compará-los com 

aquele que teria sido o texto de origem de cada obra. Portanto, pelas 

semelhanças entre os textos, estabeleceu-se abordar a Teologia a 

partir das Enéadas e o Bem Puro a partir dos Elementos de Teologia. 

Contudo, Adamson (2002, p. 2) aponta para o fato de as questões 

de estilo, fontes, autoria e datação dessas obras consideradas 

traduções ou paráfrases de textos gregos tirarem o foco de um dos 

elementos centrais do debate, a dizer, as alterações filosóficas feitas 

nos modelos plotinianos e procleanos. Assim, 

[...] o texto [a Teologia] foi tomado como importante, 

primariamente, porque transmitiu Plotino para o 

mundo árabe, não porque se trata de uma obra 

autônoma com importância filosófica. (Adamson, 

2002, p. 2). 

Tal como ilustrado pelo posicionamento de Adamson (2002, p. 

2) e pelos estudos dedicados ao neoplatonismo árabe de D’Ancona 

(2001), Riggs (2017) e Taylor (2021),24 a abordagem atualmente 

adotada busca investigar a originalidade dos textos produzidos no 

interior do círculo de al-Kindi. Segundo Taylor, 

                                                 
24 Alguns estudos publicados no século XX (por exemplo, a edição de Endress de 

1973) já apontavam a necessidade de se levar em consideração o contexto de 

elaboração das obras e as diferenças relativas aos textos gregos. Segundo Chase 

(2021, p. 162): “Como Pierre Thillet apontou há quase meio século atrás, o modo 

mais frutífero de abordar o estudo das fontes do Plotiniana Arabica é focar nas 

passagens em que não correspondem ao texto grego de Plotino, mas representam 

interpolações ou interpretações do texto de Plotino.” 



10 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

Os ensinamentos originais dos Plotiniana Arabica 

também são fundamentais para o autor desconhecido 

do De causis árabe [Bem Puro]. Isso porque, embora 

o De causis árabe [Bem Puro] empregue traduções de 

textos dos Elementos de Teologia de Proclo, 

frequentemente, elas são esculpidas para se ajustarem 

ao vocabulário e à doutrina encontrados nos 

Plotiniana Arabica tal como para se ajustarem ao 

raciocínio que o autor do De causis árabe [Bem Puro] 

constrói em seus contextos argumentativos próprios. 

Além disso, no caso de um dos mais importantes 

capítulos metafísicos do De causis árabe [Bem Puro 

VIII], não se encontra o uso direto de nenhuma 

passagem dos Elementos de Teologia; pelo contrário, 

quase todo o capítulo é composto por ensinamentos 

encontrados nas três obras que compõem os 

Plotiniana Arabica [...] Embora o autor do De causis 

árabe [Bem Puro] tenha acesso às passagens a partir 

de uma versão árabe dos Elementos de Teologia de 

Proclo, ele insere este conteúdo em seu próprio 

contexto filosófico já dominado por uma metafísica 

baseada nos Plotiniana Arabica e no círculo de al-

Kindi. (Taylor, 2021, p. 213; 214). 

Há, conforme aponta Taylor, uma relação significativa a ser 

considerada entre os textos árabes atribuídos a Plotino e a Proclo. 

Como será apontado adiante, as semelhanças entre os modelos 

metafísicos encontrados na Teologia e no Bem Puro indicam um 

trabalho de reformulação do neoplatonismo grego vinculado 

diretamente ao projeto filosófico de al-Kindi.25 

O modelo metafísico da Teologia e do Bem Puro 

Uma vez esclarecida a relação entre Plotino, Proclo e o 

neoplatonismo árabe, cabe agora compreender as semelhanças26 no 

                                                 
25 Endress defende a tese contrária, ou seja, que os textos neoplatônicos teriam 

influenciado a posição de al-Kindi. Segundo Endress (1997, p. 54), tanto a Teologia 

quanto o Bem Puro forneceram a al-Kindi um sistema neoplatônico criacionista e 

monoteísta, servindo de paradigma filosófico para al-Kindi. 
26 D’Ancona (1995) já sugere as semelhanças entre os dois corpora. Alguns 

estudiosos têm investigado se haveria algum texto em siríaco que poderia ser a 

origem do modelo metafísico adotado nos textos do círculo de al-Kindi. 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  11 

modelo metafísico da Teologia e do Bem Puro. Serão apresentados, 

ainda que de modo breve,27 os três princípios que atuam sobre os 

seres nas duas obras, a dizer, a Causa Primeira ou divindade (al-

rubūbiyya), o intelecto (al-ʿaql) e a alma (al-nafs).28 Segundo a 

Teologia: 

O nosso propósito (ġaraḍunā) neste livro é discorrer 

primeiro sobre a divindade (al-rubūbiyya), e explicá-

la na medida em que é a causa primeira (al-ʿilla al-

ʾūlā), e em que a eternidade (al-dahr) e o tempo (al-

zamān) lhe estão sujeitas, e que é a causa das causas e 

criadora (mubdiʿuha) delas através de um tipo de 

criação (al-ʾibdāʿ). Igualmente, o poder luminoso dá-

se a partir dela para o intelecto (al-ʿaql), e dela através 

do intelecto para a alma universal celeste (al-nafs al-

kulliyya al-falakiyya), e do intelecto através da alma 

para a natureza, e da alma através da natureza para as 

coisas que nascem e morrem, e esse acto (al-fiʿl) 

advém do intelecto, sem movimento [...]. (Badawi, 

1955a, p. 6; tradução de Belo, 2010, p. 63; D’Ancona, 

2001, p. 102; modificada). 

A primeira informação encontrada no início da passagem é que a 

divindade (al-rubūbiyya) é o escopo (al-ġaraḍ) da investigação da 

obra29 e, na medida em que ela é a Causa Primeira (al-ʿilla al-ʾūlā) 

de todos os seres, a sua atividade é discutida em termos de criação 

(al-ʾibdāʿ). Dadas todas as causas e, em especial, aquelas que são 

consideradas primeiras, caberá ao autor da Teologia demonstrar a 

primazia absoluta da divindade se comparada ao intelecto e à alma. 

No Bem Puro I-II, a distinção entre a Causa Primeira e as causas 

segundas é justificada em vista da natureza da própria causa e do que 

                                                 
27 Para uma análise detalhada das semelhanças entre as obras, ver D’Ancona (2001, 

p. 97-112). 
28 Na Teologia, a distinção já é assumida. Não há nenhum capítulo dedicado a 

apresentar os fundamentos da distinção entre Causa Primeira, intelecto e alma. 
29 Tem-se aqui o posicionamento do autor quanto ao problema aristotélico do 

sujeito da metafísica. Ao reconhecer que o propósito da investigação é discorrer 

sobre a divindade, o autor reconhece que esta ciência é uma teologia. 



12 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

é causado por ela. Segundo o critério da universalidade,30 a amplitude 

da causalidade apresenta-se como um aspecto que torna a Causa 

Primeira mais atuante se comparada às causas segundas. Ela é causa 

de ser (al-ʾanniyya) e, por isso, doa aos seres aquilo que há de mais 

simples e, ao mesmo tempo, por se tratar do que é mais simples, 

estende-se a tudo que existe. Deste modo, trata-se de uma 

universalidade que se diz de diferentes modos, a dizer, 

qualitativamente, pelo valor do que é causado por ela, e 

quantitativamente, pelo número de seres que recebem a sua 

causalidade. 

Outra forma de distinguir as causas encontrada tanto na Teologia 

quanto no Bem Puro é a relação com a eternidade (al-dahr) e o tempo 

(al-zamān). Na passagem do prólogo da Teologia citada acima, esta 

relação se explicita logo nas primeiras linhas:  

O nosso propósito neste livro é discorrer primeiro 

sobre a divindade, e explicá-la na medida em que é a 

causa primeira, e em que a eternidade e o tempo lhe 

estão sujeitas [...]. (Badawi, 1955a, p. 6; tradução de 

Belo, 2010, p. 63). 

Como a Causa Primeira é causa da eternidade, o primeiro tipo de 

ser criado é o intelecto, cujo ser é eterno. Um dos pontos centrais da 

atribuição da eternidade ao intelecto é o fato de ele realizar uma 

atividade que garante e salvaguarda a sua permanência. Assim, o 

autor da Teologia diz que: 

 [...] todo inteligível (kul maʿqūl) existe fora do tempo 

(bi-lā zamān) porque cada inteligível e intelecto que 

existe no domínio da eternidade (fi ḥayyiz al-dahr) não 

existe no tempo e, por isso, o intelecto não precisa 

recordar (al-ḏikr). (Badawi, 1955a, p. 6; tradução de 

Belo, 2010, p. 65; modificada). 

Segundo o Bem Puro II, 

                                                 
30 Cf. Bem Puro I. Para uma análise da teoria da causalidade no Bem Puro I, ver 

Taylor (1978, p. 169-172). 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  13 

Todo ser verdadeiramente tal (kul ʾanniyya bi-ḥaqq) 

[(a)] ou existe acima da eternidade (al-dahr) e antes 

dela, [(b)] ou [existe] com a eternidade, [(c)] ou 

[existe] depois da eternidade e acima do tempo (al- 

zamān). No que diz respeito ao [(a)] ser (al-ʾanniyya) 

que está antes da eternidade, trata-se da Causa 

Primeira (al-ʿilla al-ʾūlā), pois a [Causa Primeira] é 

causa da [eternidade]. No que diz respeito ao [(b)] 

<ser> que [existe] com a eternidade, trata-se do 

intelecto (al-ʿaql), pois é o ser segundo. Já no que diz 

respeito ao [(c)] ser que [existe] depois da eternidade 

e acima do tempo, trata-se da alma (al-nafs), pois ela 

está situada abaixo do horizonte da eternidade e acima 

do tempo. A indicação de que a Causa Primeira está 

antes da eternidade é evidente (bayyin). Isto porque o 

ser na [eternidade] é adquirido. Dizemos [que] toda 

eternidade é ser, mas não que todo ser é eternidade, 

porque o ser tem uma <amplitude> (saʿa) maior do 

que a eternidade. A Causa Primeira está acima da 

eternidade porque a eternidade é causada por ela. O 

intelecto acompanha a eternidade porque lhe é 

coextensivo, não mudando nem se alterando. A alma 

liga-se à eternidade [situando-se] abaixo [dela] porque 

é inferior quanto à influência do que o intelecto e está 

acima do tempo porque é causa do tempo. (Badawi, 

1955b, p. 4-5; tradução de Verza e Sousa, 2024, p. 64-

65). 

A Causa Primeira enquanto tal não tem o ser adquirido de outro 

ser. Já o intelecto eterno tem seu ser adquirido de outro ser, a dizer, 

da Causa Primeira. A dependência ontológica com respeito a ela faz 

com que o intelecto dependa da Causa Primeira para se manter na 

eternidade. Quanto à alma, ela também se encontra na eternidade, 

mas, por ser a causa que origina o tempo, ela também se vincula à 

temporalidade. Diferentemente da causalidade realizada pelo 

intelecto e pela alma, a Causa Primeira é a única causa criadora (al-

mubdiʿa).31 

                                                 
31 Segundo D’Ancona (1995, p. 121) a Causa Primeira, ser puro, guarda em si a 

capacidade de produzir por criação enquanto os outros princípios apenas produzem 

por informação. 



14 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

Segundo a análise de Riggs (2017, p. 299), a primeira 

modificação32 a ser observada em comparação aos Elementos de 

Teologia de Proclo é a substituição da linguagem da participação pela 

linguagem criacionista. O autor se refere ao ser causado pela Causa 

Primeira como “criado” (al-mubtadʿā) de modo que o termo denota 

uma doutrina da criação a partir do nada. Proclo inicia a teoria da 

causalidade dos Elementos de Teologia proposições 1 a 6 com a 

demonstração do Uno a partir da unidade dos seres. Uma vez 

reconhecida a existência de uma causa que assegura a unidade dos 

seres múltiplos, Proclo deduz a primazia do Uno. Neste sentido, nos 

Elementos, a causalidade primeira se apresenta inicialmente em 

termos de unidade, não de ser.  

No que diz respeito à adoção da causalidade criadora, há uma 

série de consequências a serem avaliadas, especialmente se levarmos 

em consideração à atribuição da criação à Causa Primeira. Dentre as 

consequências, encontra-se, tanto na Teologia de Aristóteles quanto 

no Bem Puro, a compatibilização entre a criação e a natureza 

autossubsistente dos seres eternos (i.e., o intelecto e a alma).33 Para 

isso, os textos distinguem dois tipos de causalidade:34 dar ser ou 

                                                 
32 Riggs (2017, p. 292) lista algumas modificações importantes, dentre as quais 

estão o abandono do politeísmo procleano, a atribuição da causalidade criadora ao 

primeiro princípio, e a teoria da criação sem intermediários. 
33 No Bem Puro XXV (XXVI), o autor se refere a estes seres como “substâncias 

subsistentes por si mesmas” (ar. al-ǧawhar al-qāʾim bi-ḏātihī; al-ǧawhar al-

muktafin bi-nafsihī; lat. substantia stans per seipsam). Ao abordar os seres 

autossuficientes nos Elementos de Teologia 46 a 51, Proclo tem em vista, 

primeiramente, as henádes (ἑνάδες), não os intelectos. Assim, a transmissão do 

bem e da unidade é feita pelas henádes divinas, ou divindades (ϑεῖος), segundo à 

“subsistência e causalidade” (καϑ' ὕπαρξιν ἢ κατ’ αἰτίαν) (Onnasch; Schomakers, 

2015, p. 128; tradução de Dodds, 1963, p. 105; Onnasch; Schomakers, 2015, p. 

129) de cada uma delas. Embora o estudo de Steel (2022) enfatize as semelhanças 

entre as passagens dos Elementos de Teologia (46-51) e do Bem Puro relativas aos 

seres autossubsistentes, a análise do modelo metafísico em sua totalidade aponta 

alterações significativas. Há, nas duas obras, diferenças não apenas quanto à 

hierarquia das causas, mas também quanto ao tipo de atividade que as caracteriza, 

especialmente no caso do primeiro princípio. 
34 Cf. Teologia de Aristóteles III (Badawi, 1955a, p. 50) e Bem Puro IV, VIII 

(Badawi, 1955b, p. 6-7; 11-12). 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  15 

criação (al-ʾibdāʿ) e dar forma ou formação (al-taṣwīr).35 Ao ser 

estabelecida esta distinção, é possível compreender que a atividade 

criadora da Causa Primeira, o dar ser, é diferente da atividade 

formativa do intelecto, o dar forma. Isso permite manter o 

monoteísmo e a singularidade da criação sem precisar recorrer aos 

princípios intermediários36 da metafísica plotiniana e procleana. 

A derivação da multiplicidade a partir do Uno é um 

problema constante dessa escola filosófica 

[neoplatônica], e o Liber de Causis, por sua natureza, 

permite-nos compreender dois eventos interessantes 

na história do problema: por um lado, a restauração da 

solução plotiniana – segundo a qual o princípio 

mediador entre o Uno e a multiplicidade é o intelecto 

- solução que Proclo havia abandonado em favor de 

uma cadeia de mediações muito mais complexa; e, por 

outro lado, a integração da tese plotiniana a uma 

perspectiva geral que confere ao primeiro princípio os 

atributos de Deus dos “povos do Livro”. A versão 

oferecida pelo De Causis do tema da derivação da 

multiplicidade pertence, ao mesmo tempo, à história 

da recepção das Enéadas e à tipologia dos 

“platonismos” entre a antiguidade tardia e a idade 

média. (D’Ancona, 1995, p. 76). 

Sobre o tema da criação direta, D’Ancona considera que este 

modelo de dependência ontológica sem intermediação estabelece 

uma relação necessária entre os seres criados e a causa criadora de 

modo que a ausência dela implicaria no desaparecimento de todos os 

seres. Enquanto causa de ser, a Causa Primeira se relaciona 

                                                 
35 Segundo Chase (2021, p. 162), a distinção entre produzir o ser e produzir a forma 

seria um indício da influência de Porfírio na elaboração dos Plotiniana Arabica. 
36 Outra modificação a ser considerada é o abandono da estrutura henádica 

encontrada nos Elementos de Teologia; o que gerou uma reformulação na 

explicação da individuação das almas no Bem Puro. Segundo Riggs (2017, p. 290), 

na medida em que o autor do Bem Puro elimina as hénades do seu modelo 

metafísico, ele precisará encontrar uma nova forma de explicar o princípio 

individuador das almas humanas. Sobre as henádes divinas, ver Elementos de 

Teologia 113-165. 



16 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

diretamente aos criados, em especial, aos intelectos, os quais exercem 

a função de causa de forma para os seres criados.37 

Assim, ainda que de modo breve, buscou-se mostrar que os dois 

textos compartilham uma filosofia neoplatônica diferente daquela de 

Plotino e de Proclo ainda que influenciados pelos textos desses 

autores.38 Para Rosenthal (1952, p. 462), a existência de “afinidades 

neoplatônicas” não é suficiente para vincular um autor e um texto 

específico a Plotino ou a Proclo. 

Considerações finais 

A breve reconstrução do modelo metafísico neoplatônico comum 

à Teologia e ao Bem Puro permite-nos retomar a discussão sobre os 

pressupostos historiográficos assumidos na compreensão das duas 

obras. As similaridades entre os aspectos centrais da teoria metafísica 

encontrada na Teologia no Bem Puro mencionados anteriormente, a 

dizer, a interpretação da Causa Primeira segundo o monoteísmo 

islâmico, a teoria da criação direta ex-nihilo e o abandono da teoria 

da participação, indicam diferenças significativas em vista dos textos 

gregos. 

Segundo Riggs (2017, p. 289), é preciso considerar como as 

modificações realizadas pelos autores árabes nos textos de Plotino e 

Proclo influenciaram na transmissão do neoplatonismo. A posição de 

Riggs mostra que, embora a originalidade da filosofia árabe tenha 

sido obscurecida pelos estudos que abordavam os textos como 

simples versões árabes do neoplatonismo grego, as pesquisas vêm 

adotando uma metodologia distinta, focando nas transformações das 

teorias antigas, especialmente, de matriz aristotélica e neoplatônica 

durante o processo de recepção em ambiente arabófono. 

                                                 
37 Sobre o papel dos intelectos na individuação dos seres criados, ver Riggs (2017). 
38 Muito se discutiu acerca das semelhanças entre os textos gregos e árabes em 

questão. Contudo, as diferenças filosóficas entre as obras foram negligenciadas nos 

estudos mais antigos. Uma comparação entre os textos Plotiniana Arabica e as 

Enéadas de Plotino é feita por Adamson (2002, p. 9-17). 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  17 

A interpretação da falta de originalidade da filosofia árabe 

mencionada por Kraus (1940, p. 166) e Gutas (2002, p. 5-6)39 

reverbera na ideia de que a Teologia e o Bem Puro se reduzem a 

versões árabes de trechos das Enéadas IV-VI e dos Elementos de 

Teologia. Neste sentido, estaríamos nos valendo dessa abordagem ao 

reduzirmos os textos às fontes gregas, assumindo a identificação 

entre o neoplatonismo grego e o neoplatonismo árabe. 

A alternativa que tem se mostrado mais frutífera é utilizar a 

metodologia comparativo-contextualista na análise dos textos que 

compõem o neoplatonismo árabe. Isso significa levar em 

consideração o ambiente no qual os textos foram escritos, a dizer, o 

círculo de al-Kindi. Conforme apontou Kraus (1940, p. 269), se o 

conhecimento das obras de al-Kindi fosse maior, seria possível 

avaliar com precisão a influência da sua filosofia sobre a Teologia e 

o Bem Puro. Esse procedimento nos permite abordá-los a partir do 

projeto filosófico do próprio al-Kindi de desenvolver uma filosofia 

da verdade, tomando, das fontes gregas, apenas os seus acertos. 40 

Como atesta al-Kindi em A Filosofia Primeira (Al-falsafa al-ūlā), 

[...] se alguém reunir o pouco que cada um deles 

[filósofos de outras línguas] obteve da verdade, o 

resultado disso é algo de extensão valorosa. Por isso, 

devemos ampliar o nosso agradecimento àqueles que 

tenham nos trazido um pouco da verdade, 

especialmente àqueles que trouxeram muito da 

verdade, pois compartilharam conosco os frutos dos 

seus pensamentos e facilitaram para nós acesso ao que 

é verdadeiro, embora obscuro, oferecendo-nos 

introduções que nos abrem o caminho da verdade. 

Sem eles, não teriam sido reunidos para nós - nem 

                                                 
39 A abordagem criticada por Gutas (2002, p. 5-6) apontada na introdução assume 

a leitura que a filosofia árabe seria relevante enquanto intermediária entre a 

filosofia grega e a filosofia medieval latino-cristã. 
40 Taylor (2021, p. 225-226) aponta que a defesa, por parte de al-Kindi, da 

importância do estudo das ciências filosóficas gregas em Bagdá é uma resposta aos 

autores contrários ao estudo da filosofia. Assim, em A filosofia primeira, al-Kindi 

demonstra que a filosofia também trata do criador e da criação conforme os 

preceitos do islamismo. Por isso, al-Kindi identifica a filosofia primeira com o 

conhecimento da Causa Primeira. 



18 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

mesmo com intensa investigação por toda a nossa vida 

- esses princípios verdadeiros, por meio dos quais, 

caminhamos para as nossas questões obscuras. 

(Tradução de Attie Filho, 2006, p. 133; Adamson; 

Pormann, 2012, p. 11). 

O procedimento descrito na passagem acima nos permite 

compreender com maior precisão as referências a Aristóteles, Platão, 

Porfírio e Proclo nos textos discutidos. Trata-se da tentativa de 

reformulação, por parte de al-Kindi, do projeto aristotélico de uma 

filosofia da verdade frente à necessidade de resolver as “questões 

obscuras” do seu tempo. Neste momento inicial do pensamento 

filosófico árabo-islâmico, a relevância teórica da filosofia grega foi 

questionada por autores de outras correntes teóricas islâmicas. 

Assim, as modificações realizadas nos modelos metafísicos gregos 

tinham em vista responder às críticas feitas pelos teóricos 

contemporâneos a al-Kindi quanto às incompatibilidades entre a 

filosofia e a tradição islâmica. Neste sentido, seguindo as análises 

realizadas pelos estudos mencionados,41 entende-se que os textos que 

tradicionalmente foram classificados como constituindo os corpora 

plotiniano e procleano em árabe apresentam distinções teóricas 

significativas frente aos textos gregos das Enéadas IV-VI e dos 

Elementos de Teologia. 

Por isso, é possível reconhecer que, na Teologia e no Bem Puro, 

as adaptações monoteístas resultariam da influência do projeto 

filosófico kindiano. Assim, deve-se considerar a distinção entre o 

projeto de reconstrução do Proclus e do Plotinus Arabus e a 

interpretação filosófica da Teologia e do Bem Puro. A investigação 

do neoplatonismo árabe se torna mais complexa uma vez que a rede 

de relações textuais se amplia, deixando de se limitar apenas às 

                                                 
41 Cf. D’Ancona (1995; 2001; 2014), Adamson (2002; 2015; 2021), Riggs (2017), 

Taylor (2021), Somma (2022), Boulnois (2022) e Vlad (2022) se valem de uma 

leitura contextualista das obras em questão, comparando-as tanto com os textos 

gregos quanto com os textos elaborados no mesmo período. Embora estudos mais 

antigos (ver Zimmermann, 1994; Endress, 1997) tenham indicado a relação entre 

as obras produzidas no círculo de al-Kindi, os estudos mais recentes têm se 

dedicado a demonstrar e reconstruir tais relações. 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  19 

Enéadas de Plotino e aos Elementos de Teologia de Proclo, 

estendendo-se às outras obras produzidas pelo círculo de al-Kindi.42 

Disponibilidade de Dados 

Não aplicável. 

Bibliografia 

ADAMSON, P. S. (2000). The Arabic Plotinus: A Study of the 

“Theology of Aristotle” and Related Texts. Dissertation (PhD), 

University of Notre Dame. 

ADAMSON, P. S. (2002). The Arabic Plotinus. A Philosophical 

Study of the Theology of Aristotle. London, Gerald Duckworth and 

Co. Ltd. 

ADAMSON, P. S. (2007). The Kindian Tradition. The Structure of 

Philosophy in Arabic Neoplatonism. In: D’ANCONA, C. (ed.). The 

Libraries of the Neoplatonists. Leiden, Brill, p. 351-370. 

ADAMSON, P. S. (2015). Neoplatonism: The Last Ten Years. The 

International Journal of the Platonic Tradition 9, n. 2, p. 205-220. 

ADAMSON, P. S. (2021). The Theology of Aristotle. The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Fall Edition). Disponível em 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/theology-

aristotle/. Acessado em 20/09/2025. 

ADAMSON, P. S. (2024). Al-Kindi. In: VERZA, T. M.; SOUSA, M. 

C. (eds.). Estudos em história da filosofia árabe e islâmica. Vol. I, 

Parte I. Belo Horizonte, Editora PPGFil, p. 13-50. 

ADAMSON, P. S.; PORMANN, P. E. (2012). The Philosophical 

Works of Al-Kindi. Oxford, Oxford University Press. 

AL-BADAWĪ, ʿA. R. (ed.) (1955a). Al-Aflaṭūnīyah al-Muḥdathah 

ʿindā al-ʿArab. Al-Qāhirah. 

                                                 
42 Este artigo faz parte do projeto intitulado A metafísica do autoconhecimento no 

neoplatonismo árabe financiado pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico – CNPq. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/theology-aristotle/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/theology-aristotle/


20 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

AL-BADAWĪ, ʿA. R. (ed.) (1955b). Plotinus apud Arabes. 

Theologia Aristotelis et fragmenta quae supersunt. Cairo, Dār al-

Maʿārif. 

ATTIE FILHO, M.; JUBRAN, S. A. C (trads.). (2006). A Filosofia 

Primeira - Alkindī. Edição do texto árabe, tradução e notas. Tiraz: 

Revista de Estudos Árabes e das Culturas do Oriente Médio, p. 129-

159. 

BELO, C. (trad.) (2010). A Teologia de Aristóteles. Vol. XIII, tomo 

2. Tradução do árabe, introdução e notas. Lisboa, Centro de Filosofia 

da Universidade de Lisboa, Imprensa Nacional. 

BOULNOIS, O. (2022). Deux modèles de causalité, deux théories de 

la liberté: À propos de deux interprétations de la proposition I du 

Livre des causes. In: CALMA, D. (ed.). Reading Proclus and the 

Book of Causes. Vol. 3. Leiden, Brill, p. 338-370. 

CALMA, D. (ed.) (2019). Reading Proclus and the Book of Causes. 

Vol. 1: Western Scholarly Networks and Debates. Leiden, Brill. 

D’ANCONA, C. C. (1995). Recherches sur le Liber de Causis. Paris, 

Librairie Philosophique J. Vrin. 

D’ANCONA, C. C. (2001). Theology of Aristotle. Chapter 1: 

Structure and Composition. Oriens 36, p. 78-112. 

D’ANCONA, C. C. (2014). The Liber de Causis. In: GERSH, S. 

(ed.). Interpreting Proclus. From Antiquity to Renaissance. 

Cambridge, Cambridge University Press, p. 137-161. 

DE LIBERA, A. (2004). A filosofia medieval. Tradução de Nicolás 

Nyimi Campanário e Yvone Maria de Campos Teixeira da Silva. São 

Paulo, Edições Loyola (1ed. 1998). 

DODDS, E. R. (trad.) (1963). Proclus. The Elements of Theology. A 

Revised Text with Translation, Introduction and Commentary. 

Oxford, Oxford University Press. (1ed. 1933). 

ENDRESS, G. (1973). Proclus Arabus: zwanzig Abschnitte aus der 

Institutio theologica in arabischer Übersetzung. Beirut, In 

Kommission bei Franz Steiner, Wiesbaden. 

ENDRESS, G. (1997). The Circle of al-Kindi. Early Arabic 

Translations from the Greek and the Rise of Islamic Philosophy. In: 

ENDRESS, G.; KRUK, R. (eds.). The Ancient Tradition in Christian 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  21 

and Islamic Hellenism. Studies on the Transmission of Greek 

Philosophy and Sciences Dedicated to H. J. Drossaart Lulofs on his 

Ninetieth Birthday. Leiden, p. 43-76. 

FAGGIN, G. (2000). Plotino. Enneadi. Testo greco a fronte. Milano, 

R.C.S. Libri S.p.A. 

GUTAS, D. (1998). Greek thought, Arabic culture: The Graeco-

Arabic translation movement in Baghdad and early ʿAbbāsid society 

(2nd–4th/8th–10th centuries). London; New York, Routledge. 

GUTAS, D. (2002). The Study of Arabic Philosophy in the Twentieth 

Century: An Essay on the Historiography of Arabic Philosophy. 

British Journal of Middle Eastern Studies 29, n. 1, p. 5-25. 

HENRY, P.; SCHWYZER, H.-R. (eds.) (1959). Plotini Opera: 

Enneades IV-V. Plotiniana Arabica. Traduzido por Geoffrey Lewis. 

Museum Lessianum, Series Philosophica, XXXIV. Paris, Desclée de 

Brouwer. 

JOLIVET, J. (1979). Pour le dossier du Proclus arabe: Al-Kindi et la 

“Théologie platonicienne”. Studia Islamica 49, p. 55-75. 

KRAUS, P. (1940). Plotin chez les Arabes. Remarques sur un 

nouveau fragment de la paraphrase arabe des Ennéades. Bulletin de 

l’Institut d’Égypte 23, n. 2, p. 263-295. 

ONNASCH, E.-O.; SCHOMAKERS, B. (2015). Proklos: 

Theologische Grundlegung (Philosophische Bibliothek, 562). 

Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

PEREIRA, R. H. de S. (org.) (2007). Busca do Conhecimento. 

Ensaios de Filosofia Medieval no Islã. São Paulo, Paulus. 

RIGGS, T. (2017). On the Absence of the Henads in the Liber de 

Causis: Some Consequences for Procline Subjectivity. In: 

BUTORAC, D. D.; LAYNE, D. A. (eds.). Proclus and his Legacy. 

Berlin/Boston, Walter de Gruyter GmbH, p. 289-310. 

ROSENTHAL, F. (1952). Ash-Shaykh al-Yunani and the Arabic 

Plotinus Source. Orientalia 21, n. 4, p. 461-493. 

ROSS, W. D. (ed.) (1953). Aristotle. Metaphysics. Oxford, Oxford 

University Press. (1ed. 1924). 



22 Rev. Archai (ISSN: 1984-249X), v. 35, Brasília, 2025, e03527. 

SOMMA, B. (2022). The Causal Efficacy of Nature in the 

Neoplatonica Arabica. In: CALMA, D. (ed.). Reading Proclus and 

the Book of Causes. Vol. 3. Leiden, Brill, p. 281-302. 

STEEL, C. (2022). Substantia stans per essentiam suam: Proclus et 

l’auteur du De causis sur les êtres qui se constituent eux-mêmes. In: 

CALMA, D. (ed.). Reading Proclus and the Book of Causes. Vol. 3. 

Leiden, Brill, p. 37-59. 

TAYLOR, R. C. (1978). A Note on Chapter I of the Liber de Causis. 

Manuscripta 12, p. 169-172. 

TAYLOR, R. C. (1981). The Liber de Causis (Kalām fī Maḥḍ al-

Khair). A Study of Medieval Neoplatonism. Dissertation (PhD), 

University of Toronto. 

TAYLOR, R. C. (1992). A Critical Analysis of the Structure of the 

Kalām fī Maḥḍ al-Khair (Liber de Causis). In: MOREWEDGE, P. 

(ed.). Neoplatonism and Islamic Thought. Albany, NY, State 

University of New York Press, p. 11-40. 

TAYLOR, R. C. (2021). Contextualizing the Kalām fī Maḥḍ al-

Khair/Liber de Causis. In: CALMA, D. (ed.). Reading Proclus and 

the Book of Causes. Vol. 2. Leiden, Brill, p. 211-232. 

TER REEGEN, J. G. J. (trad.) (2000). O Livro das Causas: Liber de 

Causis. Porto Alegre, EDIPUCRS. 

TER REEGEN, J. G. J. (2005). A Alma na Teologia do Pseudo-

Aristóteles. Kairós - Revista Acadêmica da Prainha, n. 1, p. 48-73. 

VERZA, T. M.; SOUSA, M. C. (2024a). Estudos em história da 

filosofia árabe e islâmica. Vol. I, Parte I. Belo Horizonte, Editora 

PPGFil. 

VERZA, T. M.; SOUSA, M. C. (2024b ). Estudos em história da 

filosofia árabe e islâmica. Vol. I, Parte II. Belo Horizonte, Editora 

PPGFil. 

VLAD, M. (2022). L’Être Premier - Entre Proclus et Denys 

L’Aréopagite. In: CALMA, D. (ed.). Reading Proclus and the Book 

of Causes. Vol. 3. Leiden, Brill. 

ZIMMERMANN, F. W. (1986) The origins of the so-called 

Theology of Aristotle. In: KRAYE, J. et al. (eds.). Pseudo-Aristotle 



 PLOTINO, PROCLO E O NEOPLATONISMO ÁRABE  23 

in the Middle Ages, The Warburg Institute, University of London, 

London, p. 110–240. 

ZIMMERMANN, F. (1994). Proclus Arabus Rides Again. Arabic 

Sciences and Philosophy 4, n. 1, p. 9-51. 

 

 

Editores: Beatriz de Paoli e Gabriele Cornelli 

Submetido em 04/05/2025 e aprovado para publicação em 21/07/2025. 

 

Este é um artigo de acesso livre distribuído nos termos da licença Creative Commons 
Attribution, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em qualquer meio, 

desde que o trabalho original seja citado de modo apropriado. 

 

 

Gostaria de enviar um artigo para a Revista Archai? Acesse http://www.scielo.br/archai 
e conheça nossas Diretrizes para Autores. 

 

 

 

http://www.scielo.br/archai

