PEQUENA HERMENEUTICA DO
VENTO. rixio

A SMALL HERMENEUTICS OF THE WIND. n7»

JOAO EMANUEL DIOGO!

CECH - UNIVERSIDADE DE COIMBRA
JOAOEDIOGO@GMAIL.COM
HTTPS://ORCID.ORG/0000-0002-5324-6800

TEXTO RECEBIDO EM / TEXT SUBMITTED ON: 22/06/2024
TEXTO APROVADO EM / TEXT APPROVED ON: 15/09/2025

Para o Frederico Lourenco 41
Resumo: Neste breve texto tentamos aproximar-nos de uma chave

hermenéutica do texto do Eclesiastes, mostrando como as palavras

sopro e vento se constituem, elas mesmas, uma contribui¢do para a

defini¢do de hermenéutica da condi¢do humana.

Palavras-Chave: Eclesiastes, sopro, vento, hermenéutica.

Abstract: In this brief text we try to get closer to a hermeneutic
key to the text of Ecclesiastes, showing how the words breath and
wind themselves constitute a contribution to the definition of the
hermeneutics of the human condition.

Keywords: Ecclesiastes, breath, wind, hermeneutics.

1 Este trabalho foi financiado com Fundos Nacionais através da FCT — Fundagéo
para a Ciéncia e a Tecnologia, I.P., no &mbito do projeto UIDB/00196/2020.



42

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

“Pello fito e barreira a que Salamio neste livro tira ser tam
escuro, quanto se ve no variar qu’ em no exporem assi nossos
doutores christdos, como os Judeus fazem, com ajuda de Deos,
decraraei aquillo, que a abrir a escuriddo que nelle hd compre»
(Géis 2014: 61).

IN PRINCIPIO

Qualquer tentativa de hermenéutica biblica é sempre estéril:
sabe que se parte, e sabe-se que nio se chegard nunca ao fim.
Nio sé pelas voltas que a histéria da fixagdo do texto sofreu,
mas também - provavelmente por causa dessas voltas - porque o
texto ndo se d4d sem mediacdes que, por vezes, desenvolvem fios
que parecem l4 ndo estar. O Eclesiastes (n73p) inclui ainda uma
particularidade: sendo um livro de sabedoria parece instalar-se
contranatura num texto mais préximo de um ceticismo perante o
mundo e perante deus.

Se livros como Job ou mesmo mitologias como a do dildvio ou
de Moisés podem ser lidos em complemento com outros livros da
mesma natureza de outros povos que rodeavam o povo judeu?, o
n77p parece escapar a uma linha mitico-religiosa. Dirfamos que,
como o vento, somos incapazes de tornar evidentes os objetivos do
seu autor, também pela interposi¢do, de que ja perdemos qualquer
rastro, de outros autores, povos, inclinagdes filoséficas, que parecem
incluir-se contraditoriamente no préprio texto. Essa tensdo entre
um pensador judaico e algumas ideias gregas, transforma-se, para
o(s) préprio(s) autor(es), num desafio que se prolongard nido sé
na traducdo dos Septuaginta (e, até que ponto esta tradugdo nio
produz efeitos no estabelecimento do manuscrito hebraico?), mas

2 Kramer 1997.



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

nas que se lhe seguiram, e, no que nos interessa mais, nas tradugdes
portuguesas, com a vantagem de termos ao dispor traducdes quer
do hebraico, quer da Vulgata, quer dos Septuaginta. Se do hebraico
temos as confessionais, mas também aquela que é, ela prépria, um
ato poético - a de Haroldo de Campos - e da Vulgata a recente-
mente (re)descoberta traducdo de Damido de Gdis (entre outras
confessionais), dos Septuaginta recebemos com agrado a tradugio
de Frederico Lourencgo, que além do seu vasto conhecimento da
lingua, alia um primoroso estudo da Biblia referindo, sempre que
necessdrio, as expressdes hebraicas para comparacio.

Nio é também por acaso, como em outros passos ou livros
biblicos, que a prépria exegese hebraica desse lugar a um Targum
(ele mesmo uma tradugdo aramaica) que interpola no texto original
infind4veis explica¢ées, dando, por isso, um sentido mais preciso,
teoldgica e socialmente mais forte, do que o texto original, mas
abrindo espaco para especulagdes ainda maiores do texto. A mero
titulo de exemplo, e numa frase que no original é relativamente
simples (“MPalavras (m327) de Qohelet (n777), filho de David, rei
em Jerusalém”), o Targum apresenta indica¢des que transmitem
ao leitor ndo sé o hipotético autor, mas também a fase histérica
(historicidade que serd importante adiante no nosso texto) em
que se desenvolve a reflexdo, passando a pequena frase a um
pardgrafo complexo e cheio de informagdes interpoladas no texto
original: “Palavras de profecia com que Qohelet, isto ¢, Salomdo, filho
de David o rei que estava em Jerusalém, profetizou. [e acrescenta

num novo versiculo]

,,Quando Salomao rei de Israel viu pelo santo espirito de pro-
fecia que o reino de Reobodo seu filho seria dividido com Jeroboao
filho de Nebate e que Jerusalém e o Templo seriam destruidos e as
pessoas da casa de Israel iriam para o exilio ele disse para si mesmo

[...] (The Targums 1991, 20).

43



44

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

Tal tensdo, dizfamos, foi levantada com argticia por Geraldes Freire?
quando, por artimanhas da leitura, se propds verificar até que ponto
as diversas tradugdes do versiculo 8 do Capitulo 1 estariam mais perto
de uma leitura correta, verificadas que estavam as diferencas subs-
tanciais entre umas e outras que elencou. A mesma tensdo pode ser
vista, num exemplo mais recente, no livro de Maria Filomena Molder,
onde filologia e filosofia se entrecruzam sendo uma tentativa (sempre
e s6 tentativa) de entender o n7j7 a luz do versiculo 1 do capitulo 11,
partindo da conversdo de complementos da versdo italiana de Cero-
netti, ele também um filésofo (o que traduz a natureza de sofia mais
do que teologia a que o texto se parece dirigir): Langa o teu pdo sobre as
dguas (“Manda sopra le acque il tuo pane™).

Tentaremos nestes breves pardgrafos entender esta tensdo como
estrutura, ela mesma, da condi¢do humana e profundamente herme-
néutica, procurando, sempre que possivel, aclarar algumas das notas

que o autor hebraico nos quis deixar.

BARBA NON FACIT PHILOSOPHUM

E certo que a exegese de textos foi sempre praticada, fossem esses
textos puramente mitos, fossem ja de cariz eminentemente religioso,
desde logo na tentativa de encontrar as chaves de leitura que se confi-
guram diferentes em cada época. A Biblia tem a particularidade de ser
lida por diferentes religides, diferentes épocas, diferentes contextos,
tecendo assim uma rece¢do mais complexa do que serd de esperar
de textos que, por exemplo, veem a sua efetividade reduzida a uma

época, linguas e contexto especifico. Se continuamos a interpreta-

3 Freire 1995.
4 Molder 2021.
5 Ceronetti 2001: 72.



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

-los, a verdade é que o contexto de interpretacdo ndo resulta em nem
de praticas religiosas instituidas, figuras teoldgicas mais ou menos
cristalizadas, e ndo se instituem em regras morais e sociopoliticas
para nenhuma religido ou regido. Por isso é importante na leitura da
Biblia perceber que “o que [...] nela descobrimos é diferente consoante
a chave usada™.

Se é verdade que podemos encontrar nas narrativas biblicas trés
niveis de leitura (uma leitura cronoldgica - mais do que histérica, um
caracter marcadamente ideoldgico - ou dito de outra forma, teoldgico,
e por fim, uma dimenséo estética e literdria), ndo é menos verdade que
a forma como o(s) cAnone(s) biblicos foram estabelecidos permitiram
uma exegese intertextual em que “a Escritura é a primeira intérprete
de si mesma’’, e essa é a primeira particularidade do texto do n%gp:
é rara a referéncia a este texto no resto da Biblia, e mesmo no Novo
Testamento poucas sdo as indica¢des de que o texto seria conhecido.
O préprio termo n%;jp, que a Septuaginta traduziu para EkkAnociaotr|g
(donde o nosso Eclesiastes) é um termo nao utilizado em outros livros
da Biblia, e que podera significar (atente-se que, por ndo ser uma
férmula utilizada, ndo temos elementos comparativos, mantendo, por
isso, um “mistério” a volta desta férmula®), partindo do radical, aquele
que retne em assembleia, sendo que alguns intérpretes indicam como
“pregador” e sublinham o livro como discurso, apontando a tradugio de
27 que encontramos em Ecl. 1, 1 ndo como palavra, mas precisamente
como discurso. E o caso, parece-nos, dos Septuaginta quando inicia
o livro com a férmula pripata (Septuaginta: Ecclesiastes 2019, 127) que
nos conduz a palavra falada e que Lourengo assume como palavras®.
Essa é a opgdo, também, de tradugdes diretas do hebraico como a de,

6 Ferreira 2003: 93.

7 Trebolle Barrera 1996: 513.
8 Murphy 1992: 2.

9 Lourencgo 2018: 19.

45



46

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

s6 a titulo de exemplo, Murphy® e Parisi''. Outra hipdtese é nojp ser
também o convocador da assembleia - que se ligaria mais facilmente
a traducdo por pregador - ou mesmo um coletor, isto é, aquele que
colige as palavras que se transcrevem depois. Também n7jp pode ser
“apenas” lido como nome préprio'2, mas como bem sabemos (e veremos
outra vez adiante a partir do termo 237) a funcdo do nome para os
hebreus permitia a significacdo da esséncia (enquanto a coisa em si

mesma) daquele ser:

no Préximo Oriente Antigo, tinha-se do nome uma concepgio
‘realista’[...]. Um nome n3o era uma palavra ‘colada’ num objeto ou
numa pessoa [...]. Designava a prépria natureza da coisa nomeada;

Era a coisa em si mesma traduzida, vocalmente ou por escrito®.

Note-se, porém, que a inclusdo deste termo, seja nome ou qualifi-
cativo, poderad ter sido obra de revisores. Apesar de aparecer algumas
vezes no texto, ndo podemos excluir que tenha sido interpolado num
manuscrito que nao tivesse qualquer indicacdo de autoria (Givén, por
exemplo, sugere que se trata de uma interpolagdo no sentido de tornar
o texto candnico, e que a tradugdo dos Septuaginta contribuira para
a fixacdo, durante séculos, da autoria de Salomio deste texto e do
Cantico dos Canticos™).

Sabemos, também, que o texto sé deverd ter sido traduzido para
grego jd na era cristd®, e, por isso, ndo terd sido muito difundido nas
comunidades judaicas helenistas e nas comunidades cristds. Mas é a

10 Murphy 1992: 1.
11 Parisi 2010: 44.

12 Givén 2019: 77.

13 Bottéro 1998: 18.
14 Givén 2019: 77.

15 Lourencgo 2018: 18.



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

sua configuracdo obscura particular (veja-se a epigrafe de Géis) que
nos parece ter tido mais importancia na sua ndo difusio generalizada
quer no mundo hebraico quer no novissimo mundo cristdo. Alids,
ainda hoje causa alguma perplexidade como um texto como este
foi considerado como candnico por judeus e cristdos, sendo a razdo
frequentemente apontada a dos versiculos que, depois de descrita
toda a vd vaidade que hd no mundo, em tudo o que o homem faz, o
autor do texto indica a tinica coisa que ndo é va: temer a deus (e, por
isso, observar os seus mandamentos). Ndo é por acaso que, quer o
capitulo 12 do texto (ou pelo menos os versiculos 9-14 desse capitulo),
quer pelo menos o versiculo 2 do capitulo 1 sejam hoje considerados
como redag¢des de um (ou dois) editor(es) final(ais), ou “epilogista(s)™,
acabando assim o livro com estas palavras:

,palavra (137) de fim: tudo foi ouvido. Teme Elohim (2°77%7) e
cumpre os seus mandamentos porque isto [é] tudo o homem (o7%7)
Porque toda a obra (7iw2) Elohim (2°77%7) trard a julgamento tudo

o0 que estd escondido, seja bom (2iv) seja mau (7).

Com esta chave de leitura exegética, todo o texto reaparece a uma
luz diferente: o que aparecia como um texto hors serie, por assim dizer,
isto é, o cardcter marcadamente individual e pessimista, passa, entdo,
a estabelecer-se como leitura da prépria condigdo moral e religiosa

do hebreu. Assim o viu Damido de Géis, argumentando:

Salamio desd’o comeco deste livro atte fim nam querer mostrar
outra cousa, senam tudo aquillo que nam he amor e temor de Deos,
ser vaidade, o que prova primeiramente pella inquietude, alteracio
e corrupgdo dos quatro elementos, e depois pellas cousas elemen-

tadas, criadas e produzidas dos mesmos. (GSis 2014: 62)

16 Murphy 1992: 124,

47



48

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

Também por isso, ndo é de estranhar que no Targum respetivo (a que

Gdis teve acesso) estes versiculos aparecam com esse mesmo tom moral:

,Tudo o que é feito em segredo no mundo serd publicado e
anunciado a todas as pessoas. Por isso, teme a palavra do Senhor e
cumpre os seus mandamentos de maneira a ndo pecar em segredo.
E se mesmo assim pecares tem o cuidado de te arrependeres, pois
esta é a maneira prépria do homem ser. ,Pois Deus trara todas as
obras para o grande dia do julgamento onde fard publico tudo o

que estd escondido dos homens, seja bom ou mau. (Targum 1991: 54)

Parece desaparecer, assim, a pergunta que o autor sublinha logo no
inicio do texto: “,0 que ganha o homem (a7%) de todo o trabalho (%)

e

em que trabalha ("2y) debaixo do sol?” respondendo, mais adiante,

“

,sAquele que teme Elohim escapard a tudo”.
Desenha-se assim o circulo pergunta-resposta, pergunta essencial-
mente existencial - que podemos encontrar também no livro de job
- isto é, o porqué da vida (seja ela em abundéncia ou em sofrimento),
para uma resposta essencialmente religiosa - que, mais uma vez,
encontramos também no livro de Job - isto é, tudo estd nas maos de
Deus -”, Os justos e os sdbios e as suas obras estdo na méao de Elohim
(og7%7)” - e 0 homem assim se deve conformar: “mQuem consegue
endireitar o que ele fez torto (inw)?”. Se estes versiculos nos deixam no
centro de uma teoria da predestinagio, o termo W interpela-nos ainda
a ir mais longe, sugerindo que a “perversidade” (sentido figurativo)
¢ algo jé dado anteriormente, o que poria em questdo, desde logo, a
resposta de observar os mandamentos.

Se é verdade que a exegese parece ditar aqui um caminho seguro
de interpretacdo, é a hermenéutica do texto biblico, entendido como

imemorial” que nos interessa sublinhar: os textos da Sabedoria (biblica,

17 Ricoeur 2013: 121.



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

neste caso), sairiam, para Ricoeur, de uma colocagio histérica (ou,
no nosso modo de ver, cronolégica) para um tempo que se configura
como “tout les jours”®, isto é, podem ser lidos em qualquer época, pois
ndo estdo inscritos numa narrativa histdrica, em eventos concretos.
Os “sdbios” - aqui vistos como conjunto abstrato, isto é, qualquer
sabio em qualquer tempo -, pensam a sabedoria como eterna e una,
e, por isso, aplicdvel em qualquer momento.

E na medida em que os textos sapienciais pdem em questdo o
mundo que se pode, precisamente, pensar o mundo em qualquer
situacio a partir deles. O mesmo acontece, por exemplo, nos Salmos,
em que a poesia é, a0 mesmo tempo, singular e geral, tornando-se um
formuldrio aplicdvel a qualquer tempo, a qualquer situacgio. Tal é o
caso do Salmo 22, pensado por Ricoeur precisamente como paradoxal:
escrito como um grito (literalmente rugido) de sofrimento pessoal,
pode ser usado como grito particular em qualquer contexto. Este grito
dito particular, isto é, hd um eu que sublinha uma situacio limite
(que para Ricoeur sdo “sans 4ge”"), é a prépria condi¢do humana. E,
logicamente, os textos que falam sobre essa mesma condigdo tornam-
-se também “sans 4ge” e universais: “a sabedoria aborda a condigdo
humana no seu cardcter universal”?,

Para Ricoeur, o paradoxo dos textos sapienciais sublinha-se no
Eclesiastes por um eu que “olhou a morte de frente e renunciou a
saber””, isto é, eleva-se o quotidiano ao ndo-saber tornando-se o
autor liberto de qualquer responsabilidade sobre o mundo e sobre a
histéria: “um quotidiano radicalmente desprovido de historicidade:
‘nada de novo sob o sol’”. Ao sair da esfera da historicidade o homem

(aquele que escreve o Eclesiastes) sai da narrativa, para se constituir

18 Ricoeur 2013: 121.
19 Ricoeur 2013: 122.
20 Ricoeur 2013: 122.
21 Ricoeur 2013: 122.

49



50

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

como verdadeiro imemorial: uma anterioridade ética. Anterioridade
a lei, a norma, até anterioridade a promessa.

Se na exegese judaico-cristd tinhamos uma necessidade de colocar
o texto numa historicidade que permite, desde logo, incluir o texto
como candnico (como vimos anteriormente, por exemplo, no Targum),
a hermenéutica apenas pode subsistir sem essa historicidade, pois
passa para 14 da cronologia, do evento, para se colocar nas questdes
limite da existéncia: o porqué do sofrimento, o porqué da morte, o

porqué da injustica.

a7 0U A CONDICAO HUMANA

Fumo di fumi
dice Qohélet

Fumo di fumi

Tutto non & che fumo
(Ceronetti 2001: 27)

E logo no segundo versiculo do primeiro capftulo (de que apresentamos
a tradugdo italiana de Ceronetti em epigrafe) que percebemos ao que o
autor vem: com um superlativo (o723 727) desde cedo comeca a dificultar
qualquer tradugio. O superlativo, aqui, funcionaria como no «Céntico
dos canticos» (@7 1W). No entanto, se em 1" (cangio) o significado
é relativamente pacifico, no caso de 727 a palavra tenta esfumar-se
(pun intended). Frente aos Septuaginta, utilizando a mesma férmula
superlativa, patatétng patatotitwy, que a Vulgata glosou com o célebre
vanitas vanitatum, aproximar-se-iam definicdes mais ou menos morais:
do lado latino, futilidade, vacuidade, ou diretamente vaidade; do lado
grego, em vio, ou como nos diz Lourengo “a qualidade do que é vao”
(Lourenco 2018, 19), vazio, ocioso. E no cruzamento destas férmulas que



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

Lourengo traduzird do grego por “vacuidade de vacuidades” (do latim
vacuus: vazio), mantendo o superlativo da férmula inicialmente pensada
pelo autor do Eclesiastes, e - como o tradutor diz - se o “sentido mais

”

profundo da frase, seja ‘vazio dos vazios’ (Lourengo 2018, 19), entdo
compreende-se essa solugao.

Na verdade, o sentido de vaidade aponta, em tempos contem-
pordneos, para a propria aparéncia e atributos, necessidades de
reconhecimento ou mesmo presuncio. Este sentido esta longe do que
927 quer dizer. A polissemia da palavra indica-nos, na verdade, uma
primeira acec¢do, mais préxima do que acima dissemos: a vaidade
como caracteristica do que é vdo (cf. Houaiss). Ainda assim, tal
traducdo procura o que é o sentido figurativo e dé-se, sobretudo,
num hebraico tardio.

Na verdade, jd encontramos este termo utilizado como nome
préprio, 227, em Génesis 4,2, tendo a Septuaginta apenas translite-
rado para ‘APeA, o segundo filho de Addo e Eva. Se, como dissemos
anteriormente, o nome resultava da prépria natureza do que nomeava,
entdo a utilizagdo da pura transliteracdo falha na tentativa de
transmitir a prépria natureza de Abel. O mesmo ocorre, sé a titulo
de exemplo, com Caim, pois nenhuma traducéo (por ser mera trans-
literagdo) faz o jogo de palavras que em hebraico resulta evidente: p
encontra-se ligado ao verbo 'np adquirir, criar, e tal ligacdo € indicada
pela prépria Eva (num trecho de dificil interpretacido e de tradugdo
que, neste momento, ndo iremos analisar: Gen. 4,1). Esta evidéncia
transporta para a interpretagdo um jogo de significados que a simples
transliteracdo como nome préprio ndo consegue associar. No caso de
Abel, torna-se, alids, um caso ainda mais inusitado, pois trata-se de
uma personagem cuja existéncia tem como dnica finalidade o desen-
rolar da histéria de outro, em que as suas agdes se reduzem a oferta
do fruto do seu trabalho (e mesmo assim ja consequente da vontade
de deus), ou sdo acdes derivadas das acdes de Caim. Mesmo o seu

nascimento é tratado como quase um subproduto de Caim, e Eva, ao

51



52

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

contrério do que fizera anteriormente, ndo explica o nome que é dado
a este segundo filho (Wenham 1987, 102) originando, inclusivamente, a
possibilidade interpretativa de ser considerado gémeo de Caim (“Gen.
,,E continuou [Eva] para dar a luz o seu irmdo Abel”).

927 (hebel) parece ter (ndo esquecemos que muitas vezes as
tradugdes/ significagdes aparecem em significacdo circular em que
tal ou tal versiculo da Biblia explicam palavras anteriores) como
significado primeiro sopro (como aparece nos Salmos “, 0 homem

144,4

(o7%) assemelha-se a um sopro (72:72), os seus dias passam como uma
sombra”) - tal como dizemos o dltimo sopro, isto é, ndo é o puro
exercicio de soprar, como sopramos uma vela acesa, mas é parte
daquilo a que chamamos respiragdo; vapor - como quando em dias
frios ao respirar o vapor de dgua se condensa e, por isso, também
fumo/fumaca (que em portugués é também sinénimo de vaidade,
justamente pela ligacdo aqui feita).

Nio é tanto a questdo do vazio que estd aqui expressa, mas a
fugacidade da vida, no caso de Abel, da sua prépria existéncia. Assim,
a condi¢do humana, para Qohelet, estd marcada por um superlativo
que indica a sua prépria finitude, um sopro que logo desaparece.
Por isso, tradutores como Haroldo de Campos e Ceronetti optam por
formulagées mais préximas desta dimenséo: “névoa de nadas” e “fumo
de fumos”, respetivamente. No entanto, parece-nos que, quer estas
traducdes quer as primeiras aqui referidas, sugerem-se partindo de
uma interpretagdo mais cosmoldgica (tudo é fumo, seja o que tudo
for), do que antropoldgica. A traducido deve, pois, tentar recuperar
este ambiente do que se esvanece, um ambiente que é préprio do
humano, ambiente que o autor sublinhou com dois superlativos
seguidos e uma conclusdo que é refrdo desses superlativos: n7:p K
Bha7 27 (527 91 02927 927 (sopro dos sopros, diz Qohelet, sopro dos
sopros, tudo é sopro). Talvez seja na tentativa de uma metéfora de
passagem para dentro do texto, algo demasiado subtil, que Parisi

traduz esta expressdo por “fino véu de fumo” (sottilisimo velo di



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

fumo) embora concluindo da mesma forma: “tudo é sopro” (tutto e
soffio) (Parisi 2010, 47).

H4a ainda uma outra possibilidade de olharmos para este versiculo,
que é aquela que deriva de uma m#o revisora, que ao estabelecer
um superescrito (Ecl. 1,1), e sendo o superlativo apenas o nome do
manuscrito (tal como Cantico dos Canticos), desenhou assim uma soluco
que mais néo fazia do que dizer a mesma coisa trés vezes, criando, no
entanto, uma entoagdo poética na prdpria frase.

No entanto, como veremos adiante, da ideia de que a condigao
humana é evanescente nio deriva que tudo é vazio (e por isso a nossa
dificuldade com certas tradugdes que apontam para esse entendi-
mento): antes pelo contrdrio, o autor levara todo o livro a demonstrar
0 que se encontra dentro desta evanescéncia, sendo que a prépria

sabedoria pertence a este dominio: “.  Pus o meu coragdo a procurar

1,13

e pesquisar tudo o que é feito debaixo do céu [...] , e eis que tudo é

1,14
sopro (727) e agarrar-se ao vento (7).

A SABEDORIA COMO SOFRIMENTO: T(O<1 puadog

“Foi Zeus que guiou os homens para os caminhos da prudén-
cia, estabelecendo como lei vdlida a aprendizagem pelo sofrimento
(mdOe1 uébog). Quando, em vez do sono, goteja diante do coragdo
uma dor feita de remorso, mesmo a quem nao quer chega a sabe-
doria. E isto é favor violento dos deuses” (Esquilo 2010, 34 - trad.

de Manuel de Oliveira Pulquério).

Como vimos acima, o tipo de sabedoria de que o autor do n77p nos
aproxima é aquela das situacgdes limite, da constante pergunta sobre
uma realidade da qual se tem uma visdo licida. Como Molder reafirma,
“a sabedoria de Qohélet é a sabedoria da lucidez que enlouquece”
(Molder 2021, 180). Desde logo, pela estranheza de que sdbio e tolo,

53



54

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

rico e pobre, bom ou mau, todos tém o mesmo fim: “,uEeu também
percebi um destino acontece a todos”. Mas o autor do Eclesiastes vai
ainda mais longe; ndo sé a condi¢do humana é a de um mesmo destino,
como esse destino, a morte, é também igual aquela do animal. Filhos
do homem e filhos do gado comungam (na perspetiva de quem olha
para a morte e para a corrupgdo dos corpos) do mesmo destino, que

é a0 mesmo tempo a morte e o préprio sopro: . Pois o que acontece

3,19
aos filhos dos homens acontece ao gado: 0 mesmo destino. Como
morre um morre o outro [...] para todos sopro (7277)”. E num volte-face
mais cinico que teoldgico: “, | quem sabe se o espirito (71) dos filhos
dos homens (o7x87) vdo para cima e o espirito (777) do gado vai para
baixo da terra?”.

Como nota, o termo 0¥7 que traduzimos por homem, e apesar de
ultimamente se traduzir por humanidade ou mesmo ser humano - a
Septuaginta, por exemplo, utiliza dvOpdmov que Lourenco traduz por
«ser humano», numa tentativa de abertura do texto a um entendimento
plural da condi¢ao humana - parece-nos que os textos devem ser
traduzidos até na sua parcialidade, fruto de situagdes sociais que
apesar de ndo nos reconhecermos nelas, sdo constitutivas do préprio
texto; o utilizar formulacdes mais consentineas com a realidade
contemporinea pode esconder o que no texto é preconceito.

Nio nos interessa aqui desenvolver uma possibilidade de uma
nocdo de animal a partir desta assercéo (a utilizagdo de 1139, ‘espirito’,
no caso dos animais (gado) é particularmente motivadora). Interessa-
-nos, isso sim, que o autor exponha uma perspetiva da realidade (uma
sabedoria) que percebe a condicdo humana como paradoxal, que
conduz ao sofrimento, transformando a paradoxalidade numa eterna
pergunta: “, |0 que ganha o homem (o7%) de todo o trabalho (72y) em
que trabalha (7v) debaixo do sol?”. A paradoxalidade, isto €, que todos
(bons ou maus) tenham o mesmo destino, é entdo considerado por
Qohelet como um mal: “_ Isto é um mal em tudo o que é feito debaixo

do sol: que um destino [aconteca] a todos”. Aqui, ¥, ndo nos aproxima



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

do que atualmente designamos por mal moral. Antes para a nogdo de
que esta realidade é desagraddvel para quem a conhece, que causa
dor, em dltima andlise, sofrimento. E Qohelet bem sabe que esse é o
destino do sdbio: “, 0 coragdo do sdbio estd na casa da lamentacao,
mas o coragdo dos tolos estd na casa da alegria”. Ou de uma forma
ainda mais taxativa: “MsAquele que aumenta o conhecimento aumenta
a dor (2i%9m)” - (na Septuaginta - dAynua).

E, precisamente, neste contexto que fica claro o que Ricoeur chamava
de “plainte questionnante”, isto é, uma lamentacdo interrogativa
(Ricoeur 1998, 291) em que experimentamos a sabedoria como “suré-
lévation du pathos” (Ricoeur 1998, 225). Podemos entdo retomar as
palavras de Esquilo do sofrimento como fonte de todo o conhecimento.
0 nd0e1 udBog de Esquilo quer dizer, mais literalmente, o ato de
aprender através do que acontece a uma pessoa, sendo que esse acon-
tecer pode ser um acidente, um incidente, algo que é desconfortdvel
e doloroso, precisamente o que o autor do Eclesiastes nos transmite.
Neste sentido, recordamos sempre a equivaléncia que, para o sofredor,
parece haver entre sofrimento, existéncia e a prépria realidade. Esta
j4 ndo é conhecida de uma forma asséptica, antes transforma-se em
algo que precisa ser interpretada, refletida, pensada. E af que se d4 a
sabedoria. Relembremos o famoso escritor Oscar Wilde, quando, na
prisdo, reconhece que “o sofrimento - por muito curioso que isso possa
parecer-te - é o meio através do qual existimos, porque é o Ginico meio
através do qual nos tornamos conscientes da existéncia” (Wilde 1991,
33-34). Mas nio é sé o sofrimento préprio, como no caso de Wilde, que
se constitui como forma de desfasamento do expectdvel e da realidade:
é também na opressdo do outro que Qohelet sublinha a sabedoria do
sofrimento: “, E voltei, e vi toda a opressdo que acontece debaixo do
sol. E vi as lagrimas dos oprimidos, mas eles ndo tém um consolador
e do lado dos seus opressores a for¢ca, mas ndo tém um consolador”.

0 sofrimento, assim, parece que dirige a atengio para a estrutura

das coisas, para algo que ndo tinhamos notado do mundo, em vez

55



56

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

da dispersdo mais ou menos incoerente que o tédio, ou a falta de
sofrimento, parecem trazer. Seria assim, com o caminho aberto pelo
sofrimento, que poderfamos passar da dor ao pensamento, em dltimo
caso, ao conhecimento. E é assim que esta via - sintomdtica em vez de
inici4tica - se completa: sofrimento/dor > possibilidade do pensamento
> possibilidade do conhecimento, e, ao completar-se transforma-se
também assim em > terapia.

E, portanto, nesse padecer, nessa resisténcia do que julgamos saber
do mundo e das coisas, que podemos verificar um momento de negati-
vidade: “na realidade, o impulso que nfo quer integrar-se nas opinides
pré-estabelecidas é o que nos move a fazer experiéncias. Por isso também
perguntar é mais um padecer que um fazer. A pergunta impde-se”?.

E também Gadamer que nos ajuda a aproximar do texto num duplo
movimento: por um lado, o autor do Eclesiastes tinha uma série de
expectativas sobre o mundo, a realidade, até sobre o préprio destino.
A isto Gadamer chamou de pre-conceitos. E no momento mesmo da
experiéncia, por outro lado, que verificamos que tais pre-conceitos
estavam desajustados: “8‘14Hé um sopro (727) que ocorre na terra: que ha
homens justos a quem acontece de acordo com as obras dos perversos
e hé perversos a quem acontece de acordo com as obras dos justos”.

Experiéncia é, assim, confrontar os préprios limites repetidamente,
tal como o faz Qohelet. E experienciar um nio: ndo como eu pensava, ndo
como eu esperava, ndo como eu previa. Nao é, primariamente, assimilacio,
apropriacdo ou até confirmacdo, como encontramos em outros textos
biblicos. Na experiéncia hermenéutica reconhece-se o humano como
aberto a qualquer coisa outra e oposta (exposta até) a ele mesmo.

Mas se tal é verdade, e se tudo pareceria acabar numa positividade,
tanto Gadamer (recorrendo a Platdo) quanto Qohelet aprofundam a
questdo, o questionamento, numa outra negatividade que estd sempre

no final de cada interpretagdo: “a pergunta e a negatividade que lhe

22 Gadamer 1997: 444,



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

é inerente encontra a sua consumacdo numa negatividade radical:
o saber que ndo sabe”” e que Ricoeur, como vimos acima, atribuia a
sabedoria do Eclesiastes. Nas palavras do sabio hebreu, talvez mais
drdsticas e cinicas, “,.Seja amor ou 4dio 0 homem ndo conhece (¥'7%)
nada a sua frente”.

A SABEDORIA COMO VENTO: nm

Aqui chegados, afinal, com que ficamos? Ancorados numa condi¢do
humana que mais nio é que sopro, a verdade é que a vida se desfia de
diversas formas, desde logo na mortalidade, na geracgdo, no engran-
decimento e na sabedoria, no prazer e no bem-estar, nas riquezas
(prata e ouro) e jardins, na posse de escravos e na posse de gado,
no vinho bebido e partilhado, na raiva e na carne, na ignorincia e
na sabedoria, na mulher e nos filhos, na pobreza e na esterilidade.
Nio sdo suficientes todas as palavras para descrever o mundo e, no
entanto, também elas sofrem da mesma elisdo que a sabedoria: “1,8
Todas as palavras estdo gastas e nem o homem consegue falar (1377)».

Essa elisdo é, também ela, temporal. Por isso, no capitulo 3 (1-8),
talvez o mais famoso excerto do Eclesiastes, o autor sublinha a neces-
sidade de 0o homem perceber que tudo tem o seu tempo. Mais do que
uma indicacgdo (isto é, hd tempo para fazer isto ou aquilo), o que o
autor parece sublinhar é que a evanescéncia se dd em tudo:

,,Para tudo hd hora

(171 no hebraico corresponde a um tempo especifico e definido
e diferente daquele que vird a seguir: ny; a Septuaginta utiliza
também duas palavras, diferenciando-se assim o seu significado:

XpOvog e Ka1pog).

23 Gadamer 1997: 439.

57



58

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

e tempo para todo o desejo

(von - normalmente traduzido por ‘assunto’)
debaixo do céu.

,,Tempo para nascer e tempo para morrer

Tempo para plantar e tempo para colher o plantado;
,;1empo para matar e tempo para curar

Tempo para demolir e tempo para construir;
,.Tempo para chorar e tempo para rir

Tempo para lamentar e tempo para dangar;
,,Tempo para deitar fora as pedras e tempo para recolher pedras
Tempo para abragar e tempo para evitar abragar;
,Tempo para buscar e tempo para perder

Tempo para guardar e tempo para deitar fora;
,,Tempo para rasgar e tempo para coser

Tempo para manter siléncio e tempo para falar
,31€Mpo para amar e tempo para odiar

Tempo de guerra e tempo de paz.

Se para Qohelet tudo € sopro, este tempo deixa de ser um tempo
histérico para adquirir toda a evanescéncia de um sopro. Mas Qohelet
ndo nos quer deixar qualquer davida: repete uma e outra vez que tudo
é sopro (727) e, com ainda mais forca, de que qualquer tentativa de
compreensdo ndo passa de uma via para se agarrar ao vento.

0 termo utilizado para vento (717) também nio é indiferente. 71
pode ser também traduzido por sopro (respiracdo) e por espirito e
por isso a Septuaginta traduz por nvedua e ndo por dveuog, a€pag. O
Targum avanga, por isso, para uma solugdo (claramente exegética) de
traduzir para “quebra de espirito” (The Targums 1991, 22), introduzindo
uma nuance ndo despicienda na passagem do texto que a prépria
Vulgata reproduz como adflictio spiritus.

No entanto, para Qohelet, ndo é o espirito (enquanto o que faz,

para os hebreus, com que o homem exista) mas a demanda (como



BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

Lourenco traduz) sempre ingléria de agarrar o vento, esse que se faz
sentir, mas que nunca se apanha.

Assim, é pelo vento que a sabedoria ganha ainda uma outra tona-
lidade hermenéutica: o mundo, a condi¢do humana faz-se sentir,
sofremos dela, mas nunca a apanhamos, isto é, nunca a conhecemos,
pois no momento da sua defini¢do, da sua categorizagio, eis que ela
nos escapa. Como repete Qohelet “4,16Também isto é sopro e agarrar-

-se ao vento”.

BIBLIOGRAFIA

Bottéro, Jean (1998), “O Deus da Biblia”. In AA. VV. A mais bela histdria de Deus:
Quem é o Deus da Biblia? Porto.

Ceronetti, Guido (2001), Qohélet: colui che prende la parola. Milano.

Dell, Katharine & Kynes, Will (Ed.) (2016), Reading Ecclesiastes Intertextually.
London.

Esquilo (2010), Oresteia: Agamémnon, Coéforas, Euménides. introdugio, traducio
do grego e notas de Manuel de Oliveira Pulquério. Lisboa.

Ferreira, Maria Luisa Ribeiro (2003), “Sara e Agar”. In Manuela Silva (Coord.).
Dizer Deus: Imagens e Linguagens. Lisboa.

Freire, José Geraldes (1995), “Critica Textual: Eclesiastes 1,8”. Humanitas XLVII:
657-669.

Gadamer, Hans-Georg (1997), Verdad y método. Salamanca.

Garcia Lopez, Félix (2008), El Pentateuco. Estella.

Givén, T. (2019), Song of Songs and Ecclesiastes. Amsterdam.

G6is, Damido de (2014), O Livro de Eclesiastes. Lisboa.

Gorodovits, David e Fridlin, Jairo (2012), Biblia Hebraica. Sdo Paulo.

Haupt, Paul (1905), “I-Ecclesiastes”, The American Journal of Philology, 26 (2): 125-171.

Kahle, P. et al. (1997), Biblia Hebraica Stuttgartensia. Stuttgard.



60

BOLETIM DE ESTUDOS CLASSICOS * 70

Kramer, Samuel Noah (1997), A histdria comeca na Suméria. Mem Martins.
La Bible (2010), Paris (citada como TOB, 2010).

Lourenco, Frederico (2018), Biblia Vol. IV, Tomo I. Lisboa (Eclesiastes, 13-51).
Molder, Maria Filomena (2021), 3 Conferéncias: primeira, Lisboa.

Murphy, Roland (1992), Ecclesiastes. Michigan.

Parisi, Serafino (2010), Qohelet. Milano.

Sagrada Biblia (1997-2016), Pamplona (citada como Navarra, 2016).
Ricoeur, Paul (2013), “Les temps du Dieu biblique”. In Esprit, 391 (1).
Seow, C. L. (2008), Ecclesiastes. New Haven.

Septuaginta: Ecclesiastes (2019), Gottingen. (edi¢do de Peter John Gentry).
The Targums of Job, Proverbs and Qohelet (1991). Collegeville.

Trebolle Barrera, Julio (1996), A biblia judaica e a biblia cristd. Petrépolis.

Wenham, Gordon J. (1987), Word biblical commentary: Genesis 1-15. Grand Rapids.



LATIM








