
41

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

PEQUENA HERMENÊUTICA DO 
VENTO. קֹהֶֹלֶֶֶת

A SMALL HERMENEUTICS OF THE WIND. קֹהֶֹלֶֶֶת

JOÃO EMANUEL DIOGO1

CECH – UNIVERSIDADE DE COIMBRA

JOAOEDIOGO@GMAIL.COM

HTTPS://ORCID.ORG/0000-0002-5324-6800

TEXTO RECEBIDO EM / TEXT SUBMITTED ON: 22/06/2024

TEXTO APROVADO EM / TEXT APPROVED ON: 15/09/2025

Para o Frederico Lourenço

Resumo: Neste breve texto tentamos aproximar-nos de uma chave 
hermenêutica do texto do Eclesiastes, mostrando como as palavras 
sopro e vento se constituem, elas mesmas, uma contribuição para a 
definição de hermenêutica da condição humana.

Palavras-Chave: Eclesiastes, sopro, vento, hermenêutica.

Abstract: In this brief text we try to get closer to a hermeneutic 
key to the text of Ecclesiastes, showing how the words breath and 
wind themselves constitute a contribution to the definition of the 
hermeneutics of the human condition.

Keywords: Ecclesiastes, breath, wind, hermeneutics.

1 Este trabalho foi financiado com Fundos Nacionais através da FCT - Fundação 
para a Ciência e a Tecnologia, I.P., no âmbito do projeto UIDB/00196/2020.

https://doi.org/10.14195/2183-7260_70_2



42

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

“Pello fito e barreira a que Salamão neste livro tira ser tam 

escuro, quanto se ve no variar qu’ em no exporem assi nossos 

doutores christãos, como os Judeus fazem, com ajuda de Deos, 

decraraei aquillo, que a abrir a escuridão que nelle há compre» 

(Góis 2014: 61).

IN PRINCIPIO

Qualquer tentativa de hermenêutica bíblica é sempre estéril: 
sabe que se parte, e sabe-se que não se chegará nunca ao fim. 
Não só pelas voltas que a história da f ixação do texto sofreu, 
mas também – provavelmente por causa dessas voltas – porque o 
texto não se dá sem mediações que, por vezes, desenvolvem fios 
que parecem lá não estar. O Eclesiastes (קֹהֶֶֹלֶֶת) inclui ainda uma 
particularidade: sendo um livro de sabedoria parece instalar-se 
contranatura num texto mais próximo de um ceticismo perante o 
mundo e perante deus.

Se livros como Job ou mesmo mitologias como a do dilúvio ou 
de Moisés podem ser lidos em complemento com outros livros da 
mesma natureza de outros povos que rodeavam o povo judeu2, o 
 ,parece escapar a uma linha mítico-religiosa. Diríamos que קֹהֶֶֹלֶֶת
como o vento, somos incapazes de tornar evidentes os objetivos do 
seu autor, também pela interposição, de que já perdemos qualquer 
rastro, de outros autores, povos, inclinações filosóficas, que parecem 
incluir-se contraditoriamente no próprio texto. Essa tensão entre 
um pensador judaico e algumas ideias gregas, transforma-se, para 
o(s) próprio(s) autor(es), num desafio que se prolongará não só 
na tradução dos Septuaginta (e, até que ponto esta tradução não 
produz efeitos no estabelecimento do manuscrito hebraico?), mas 

2 Kramer 1997.



43

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

nas que se lhe seguiram, e, no que nos interessa mais, nas traduções 
portuguesas, com a vantagem de termos ao dispor traduções quer 
do hebraico, quer da Vulgata, quer dos Septuaginta. Se do hebraico 
temos as confessionais, mas também aquela que é, ela própria, um 
ato poético – a de Haroldo de Campos –  e da Vulgata a recente-
mente (re)descoberta tradução de Damião de Góis (entre outras 
confessionais), dos Septuaginta recebemos com agrado a tradução 
de Frederico Lourenço, que além do seu vasto conhecimento da 
língua, alia um primoroso estudo da Bíblia referindo, sempre que 
necessário, as expressões hebraicas para comparação. 

Não é também por acaso, como em outros passos ou livros 
bíblicos, que a própria exegese hebraica desse lugar a um Targum 
(ele mesmo uma tradução aramaica) que interpola no texto original 
infindáveis explicações, dando, por isso, um sentido mais preciso, 
teológica e socialmente mais forte, do que o texto original, mas 
abrindo espaço para especulações ainda maiores do texto. A mero 
título de exemplo, e numa frase que no original é relativamente 
simples (“1,1Palavras ( לֶֶת) de Qohelet (דִּּבְְרֵֵי֙֙ ֣  filho de David, rei ,(קֹ�הֶ֣
em Jerusalém”), o Targum apresenta indicações que transmitem 
ao leitor não só o hipotético autor, mas também a fase histórica 
(historicidade que será importante adiante no nosso texto) em 
que se desenvolve a ref lexão, passando a pequena frase a um 
parágrafo complexo e cheio de informações interpoladas no texto 
original: “Palavras de profecia com que Qohelet, isto é, Salomão, filho 
de David o rei que estava em Jerusalém, profetizou. [e acrescenta 
num novo versículo] 

1,2Quando Salomão rei de Israel viu pelo santo espírito de pro-

fecia que o reino de Reoboão seu filho seria dividido com Jeroboão 

filho de Nebate e que Jerusalém e o Templo seriam destruídos e as 

pessoas da casa de Israel iriam para o exílio ele disse para si mesmo 

[...] (The Targums 1991, 20). 



44

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Tal tensão, dizíamos, foi levantada com argúcia por Geraldes Freire3 
quando, por artimanhas da leitura, se propôs verificar até que ponto 
as diversas traduções do versículo 8 do Capítulo 1 estariam mais perto 
de uma leitura correta, verificadas que estavam as diferenças subs-
tanciais entre umas e outras que elencou. A mesma tensão pode ser 
vista, num exemplo mais recente, no livro de Maria Filomena Molder4, 
onde filologia e filosofia se entrecruzam sendo uma tentativa (sempre 
e só tentativa) de entender o קֹהֶֹלֶֶֶת à luz do versículo 1 do capítulo 11, 
partindo da conversão de complementos da versão italiana de Cero-
netti, ele também um filósofo (o que traduz a natureza de sofia mais 
do que teologia a que o texto se parece dirigir): Lança o teu pão sobre as 
águas (“Manda sopra le acque il tuo pane”5).

Tentaremos nestes breves parágrafos entender esta tensão como 
estrutura, ela mesma, da condição humana e profundamente herme-
nêutica, procurando, sempre que possível, aclarar algumas das notas 
que o autor hebraico nos quis deixar.

BARBA NON FACIT PHILOSOPHUM

É certo que a exegese de textos foi sempre praticada, fossem esses 
textos puramente mitos, fossem já de cariz eminentemente religioso, 
desde logo na tentativa de encontrar as chaves de leitura que se confi-
guram diferentes em cada época. A Bíblia tem a particularidade de ser 
lida por diferentes religiões, diferentes épocas, diferentes contextos, 
tecendo assim uma receção mais complexa do que será de esperar 
de textos que, por exemplo, veem a sua efetividade reduzida a uma 
época, línguas e contexto específico. Se continuamos a interpretá-

3 Freire 1995.

4 Molder 2021.

5 Ceronetti 2001: 72.



45

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

-los, a verdade é que o contexto de interpretação não resulta em nem 
de práticas religiosas instituídas, figuras teológicas mais ou menos 
cristalizadas, e não se instituem em regras morais e sociopolíticas 
para nenhuma religião ou região. Por isso é importante na leitura da 
Bíblia perceber que “o que [...] nela descobrimos é diferente consoante 
a chave usada”6.

Se é verdade que podemos encontrar nas narrativas bíblicas três 
níveis de leitura (uma leitura cronológica – mais do que histórica, um 
carácter marcadamente ideológico – ou dito de outra forma, teológico, 
e por fim, uma dimensão estética e literária), não é menos verdade que 
a forma como o(s) cânone(s) bíblicos foram estabelecidos permitiram 
uma exegese intertextual em que “a Escritura é a primeira intérprete 
de si mesma”7, e essa é a primeira particularidade do texto do קֹהֶֹלֶֶֶת: 
é rara a referência a este texto no resto da Bíblia, e mesmo no Novo 
Testamento poucas são as indicações de que o texto seria conhecido. 
O próprio termo לֶֶת ֣  que a Septuaginta traduziu para Ἐκκλησιαστής ,קֹ�הֶ֣
(donde o nosso Eclesiastes) é um termo não utilizado em outros livros 
da Bíblia, e que poderá significar (atente-se que, por não ser uma 
fórmula utilizada, não temos elementos comparativos, mantendo, por 
isso, um “mistério” à volta desta fórmula8), partindo do radical, aquele 
que reúne em assembleia, sendo que alguns intérpretes indicam como 
“pregador” e sublinham o livro como discurso, apontando a tradução de 
 que encontramos em Ecl. 1, 1 não como palavra, mas precisamente דִּּבְְרֵֵי֙֙
como discurso. É o caso, parece-nos, dos Septuaginta quando inicia 
o livro com a fórmula ῥήματα (Septuaginta: Ecclesiastes 2019, 127) que 
nos conduz à palavra falada e que Lourenço assume como palavras9. 
Essa é a opção, também, de traduções diretas do hebraico como a de, 

6 Ferreira 2003: 93.

7 Trebolle Barrera 1996: 513.

8 Murphy 1992: 2.

9 Lourenço 2018: 19.



46

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

só a título de exemplo, Murphy10 e Parisi11. Outra hipótese é לֶֶת ֣  ser קֹ�הֶ֣
também o convocador da assembleia – que se ligaria mais facilmente 
à tradução por pregador – ou mesmo um coletor, isto é, aquele que 
colige as palavras que se transcrevem depois. Também לֶֶת ֣  pode ser קֹ�הֶ֣
“apenas” lido como nome próprio12, mas como bem sabemos (e veremos 
outra vez adiante a partir do termo ל ֤  a função do nome para os (הֲֲ�בֵ֤
hebreus permitia a significação da essência (enquanto a coisa em si 
mesma) daquele ser: 

no Próximo Oriente Antigo, tinha-se do nome uma concepção 

‘realista’ [...]. Um nome não era uma palavra ‘colada’ num objeto ou 

numa pessoa [...]. Designava a própria natureza da coisa nomeada; 

Era a coisa em si mesma traduzida, vocalmente ou por escrito13. 

Note-se, porém, que a inclusão deste termo, seja nome ou qualifi-
cativo, poderá ter sido obra de revisores. Apesar de aparecer algumas 
vezes no texto, não podemos excluir que tenha sido interpolado num 
manuscrito que não tivesse qualquer indicação de autoria (Givón, por 
exemplo, sugere que se trata de uma interpolação no sentido de tornar 
o texto canónico, e que a tradução dos Septuaginta contribuíra para 
a fixação, durante séculos, da autoria de Salomão deste texto e do 
Cântico dos Cânticos14). 

Sabemos, também, que o texto só deverá ter sido traduzido para 
grego já na era cristã15, e, por isso, não terá sido muito difundido nas 
comunidades judaicas helenistas e nas comunidades cristãs. Mas é a 

10 Murphy 1992: 1.

11 Parisi 2010: 44.

12 Givón 2019: 77.

13 Bottéro 1998: 18.

14 Givón 2019: 77.

15 Lourenço 2018: 18.



47

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

sua configuração obscura particular (veja-se a epígrafe de Góis) que 
nos parece ter tido mais importância na sua não difusão generalizada 
quer no mundo hebraico quer no novíssimo mundo cristão. Aliás, 
ainda hoje causa alguma perplexidade como um texto como este 
foi considerado como canónico por judeus e cristãos, sendo a razão 
frequentemente apontada a dos versículos que, depois de descrita 
toda a vã vaidade que há no mundo, em tudo o que o homem faz, o 
autor do texto indica a única coisa que não é vã: temer a deus (e, por 
isso, observar os seus mandamentos). Não é por acaso que, quer o 
capítulo 12 do texto (ou pelo menos os versículos 9-14 desse capítulo), 
quer pelo menos o versículo 2 do capítulo 1 sejam hoje considerados 
como redações de um (ou dois) editor(es) final(ais), ou “epilogista(s)”16, 
acabando assim o livro com estas palavras:

13palavra (ר ֖ בָּ֖דָּ� ) de fim: tudo foi ouvido. Teme Elohim (ים ֤ אֱֱלֹ�הִ֤  e (ָהָ

cumpre os seus mandamentos porque isto [é] tudo o homem (ֽם   (ָהָאָדָֽ�

14Porque toda a obra (ה עֲֽשֲֶׂ֔�֔ ים) Elohim (מַֽ� ֛ אֱֱלֹ�הִ֛  trará a julgamento tudo (ָהָ

o que está escondido, seja bom (ט֖֖וֹב) seja mau (ֽע .(רָֽ�

Com esta chave de leitura exegética, todo o texto reaparece a uma 
luz diferente: o que aparecia como um texto hors serie, por assim dizer, 
isto é, o carácter marcadamente individual e pessimista, passa, então, 
a estabelecer-se como leitura da própria condição moral e religiosa 
do hebreu. Assim o viu Damião de Góis, argumentando: 

Salamão desd’o começo deste livro atte fim nam querer mostrar 

outra cousa, senam tudo aquillo que nam he amor e temor de Deos, 

ser vaidade, o que prova primeiramente pella inquietude, alteração 

e corrupção dos quatro elementos, e depois pellas cousas elemen-

tadas, criadas e produzidas dos mesmos. (Góis 2014: 62)

16 Murphy 1992: 124.



48

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Também por isso, não é de estranhar que no Targum respetivo (a que 
Góis teve acesso) estes versículos apareçam com esse mesmo tom moral: 

13Tudo o que é feito em segredo no mundo será publicado e 

anunciado a todas as pessoas. Por isso, teme a palavra do Senhor e 

cumpre os seus mandamentos de maneira a não pecar em segredo. 

E se mesmo assim pecares tem o cuidado de te arrependeres, pois 

esta é a maneira própria do homem ser. 14Pois Deus trará todas as 

obras para o grande dia do julgamento onde fará público tudo o 

que está escondido dos homens, seja bom ou mau. (Targum 1991: 54)

Parece desaparecer, assim, a pergunta que o autor sublinha logo no 
início do texto: “1,3O que ganha o homem (ם ֑  (לָמָָעָ) de todo o trabalho (אָדָ֑�
em que trabalha (ָלָמָָע) debaixo do sol?” respondendo, mais adiante, 
“7,18Aquele que teme Elohim escapará a tudo”. 

Desenha-se assim o círculo pergunta-resposta, pergunta essencial-
mente existencial – que podemos encontrar também no livro de Job 
– isto é, o porquê da vida (seja ela em abundância ou em sofrimento), 
para uma resposta essencialmente religiosa – que, mais uma vez, 
encontramos também no livro de Job – isto é, tudo está nas mãos de 
Deus –”9,1Os justos e os sábios e as suas obras estão na mão de Elohim 
ים) ֑ אֱֱלֹ�הִ֑  e o homem assim se deve conformar: “7,13Quem consegue – ”(ָהָ
endireitar o que ele fez torto (ִֹעִוְּתּֽֽו)?”. Se estes versículos nos deixam no 
centro de uma teoria da predestinação, o termo ִֹעִוְּתּֽֽו interpela-nos ainda 
a ir mais longe, sugerindo que a “perversidade” (sentido figurativo) 
é algo já dado anteriormente, o que poria em questão, desde logo, a 
resposta de observar os mandamentos.

Se é verdade que a exegese parece ditar aqui um caminho seguro 
de interpretação, é a hermenêutica do texto bíblico, entendido como 
imemorial17 que nos interessa sublinhar: os textos da Sabedoria (bíblica, 

17 Ricoeur 2013: 121.



49

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

neste caso), sairiam, para Ricoeur, de uma colocação histórica (ou, 
no nosso modo de ver, cronológica) para um tempo que se configura 
como “tout les jours”18, isto é, podem ser lidos em qualquer época, pois 
não estão inscritos numa narrativa histórica, em eventos concretos.  
Os “sábios” – aqui vistos como conjunto abstrato, isto é, qualquer 
sábio em qualquer tempo –, pensam a sabedoria como eterna e una, 
e, por isso, aplicável em qualquer momento. 

É na medida em que os textos sapienciais põem em questão o 
mundo que se pode, precisamente, pensar o mundo em qualquer 
situação a partir deles. O mesmo acontece, por exemplo, nos Salmos, 
em que a poesia é, ao mesmo tempo, singular e geral, tornando-se um 
formulário aplicável a qualquer tempo, a qualquer situação. Tal é o 
caso do Salmo 22, pensado por Ricoeur precisamente como paradoxal: 
escrito como um grito (literalmente rugido) de sofrimento pessoal, 
pode ser usado como grito particular em qualquer contexto. Este grito 
dito particular, isto é, há um eu que sublinha uma situação limite 
(que para Ricoeur são “sans âge”19), é a própria condição humana. E, 
logicamente, os textos que falam sobre essa mesma condição tornam-
-se também “sans âge” e universais: “a sabedoria aborda a condição 
humana no seu carácter universal”20.

Para Ricoeur, o paradoxo dos textos sapienciais sublinha-se no 
Eclesiastes por um eu que “olhou a morte de frente e renunciou a 
saber”21, isto é, eleva-se o quotidiano ao não-saber tornando-se o 
autor liberto de qualquer responsabilidade sobre o mundo e sobre a 
história: “um quotidiano radicalmente desprovido de historicidade: 
‘nada de novo sob o sol’”. Ao sair da esfera da historicidade o homem 
(aquele que escreve o Eclesiastes) sai da narrativa, para se constituir 

18 Ricoeur 2013: 121.

19 Ricoeur 2013: 122.

20 Ricoeur 2013: 122.

21 Ricoeur 2013: 122.



50

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

como verdadeiro imemorial: uma anterioridade ética. Anterioridade 
à lei, à norma, até anterioridade à promessa.

Se na exegese judaico-cristã tínhamos uma necessidade de colocar 
o texto numa historicidade que permite, desde logo, incluir o texto 
como canónico (como vimos anteriormente, por exemplo, no Targum), 
a hermenêutica apenas pode subsistir sem essa historicidade, pois 
passa para lá da cronologia, do evento, para se colocar nas questões 
limite da existência: o porquê do sofrimento, o porquê da morte, o 
porquê da injustiça.

ל ֤ OU A CONDIÇÃO HUMANA הֲֲבֵ֤�

	 Fumo di fumi
dice Qohélet
	 Fumo di fumi
	
Tutto non è che fumo
	 (Ceronetti 2001: 27)

É logo no segundo versículo do primeiro capítulo (de que apresentamos 
a tradução italiana de Ceronetti em epígrafe) que percebemos ao que o 
autor vem: com um superlativo (ָל הֲֲם֙֙יִלִָב ֤  desde cedo começa a dificultar (הֲֲ�בֵ֤
qualquer tradução. O superlativo, aqui, funcionaria como no «Cântico 
dos cânticos» (יִרִיׁם רי No entanto, se em .(שִׁריׁ ַהַשִּׁ ֥  o significado (canção) �שִׁ֥
é relativamente pacífico, no caso de ל ֤  a palavra tenta esfumar-se הֲֲ�בֵ֤
(pun intended). Frente aos Septuaginta, utilizando a mesma fórmula 
superlativa, ματαιότης ματαιοτήτων, que a Vulgata glosou com o célebre 
vanitas vanitatum, aproximar-se-iam definições mais ou menos morais: 
do lado latino, futilidade, vacuidade, ou diretamente vaidade; do lado 
grego, em vão, ou como nos diz Lourenço “a qualidade do que é vão” 
(Lourenço 2018, 19), vazio, ocioso. É no cruzamento destas fórmulas que 



51

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Lourenço traduzirá do grego por “vacuidade de vacuidades” (do latim 
vacuus: vazio), mantendo o superlativo da fórmula inicialmente pensada 
pelo autor do Eclesiastes, e – como o tradutor diz – se o “sentido mais 
profundo da frase, seja ‘vazio dos vazios’” (Lourenço 2018, 19), então 
compreende-se essa solução.

Na verdade, o sentido de vaidade aponta, em tempos contem-
porâneos, para a própria aparência e atributos, necessidades de 
reconhecimento ou mesmo presunção. Este sentido está longe do que 
ל ֤  quer dizer. A polissemia da palavra indica-nos, na verdade, uma הֲֲ�בֵ֤
primeira aceção, mais próxima do que acima dissemos: a vaidade 
como característica do que é vão (cf. Houaiss). Ainda assim, tal 
tradução procura o que é o sentido figurativo e dá-se, sobretudo, 
num hebraico tardio. 

Na verdade, já encontramos este termo utilizado como nome 
próprio, ֶהֶֶבֶל, em Génesis 4,2, tendo a Septuaginta apenas translite-
rado para Άβελ, o segundo filho de Adão e Eva. Se, como dissemos 
anteriormente, o nome resultava da própria natureza do que nomeava, 
então a utilização da pura transliteração falha na tentativa de 
transmitir a própria natureza de Abel. O mesmo ocorre, só a título 
de exemplo, com Caim, pois nenhuma tradução (por ser mera trans-
literação) faz o jogo de palavras que em hebraico resulta evidente: ִיִַקַן  
encontra-se ligado ao verbo ִנִיִתִי  adquirir, criar, e tal ligação é indicada ָקָ
pela própria Eva (num trecho de difícil interpretação e de tradução 
que, neste momento, não iremos analisar: Gen. 4,1). Esta evidência 
transporta para a interpretação um jogo de significados que a simples 
transliteração como nome próprio não consegue associar. No caso de 
Abel, torna-se, aliás, um caso ainda mais inusitado, pois trata-se de 
uma personagem cuja existência tem como única finalidade o desen-
rolar da história de outro, em que as suas ações se reduzem à oferta 
do fruto do seu trabalho (e mesmo assim já consequente da vontade 
de deus), ou são ações derivadas das ações de Caim. Mesmo o seu 
nascimento é tratado como quase um subproduto de Caim, e Eva, ao 



52

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

contrário do que fizera anteriormente, não explica o nome que é dado 
a este segundo filho (Wenham 1987, 102) originando, inclusivamente, a 
possibilidade interpretativa de ser considerado gémeo de Caim (“Gen. 

4,2E continuou [Eva] para dar à luz o seu irmão Abel”).
 parece ter (não esquecemos que muitas vezes as (hebel) הֶֶבֶֶל

traduções/ significações aparecem em significação circular em que 
tal ou tal versículo da Bíblia explicam palavras anteriores) como 
significado primeiro sopro (como aparece nos Salmos “144,4O homem 
ם) ָדָ ) assemelha-se a um sopro (אָ֭�֭ בֶלֶ ֣ �הֶַ֣לַ ), os seus dias passam como uma 
sombra”) – tal como dizemos o último sopro, isto é, não é o puro 
exercício de soprar, como sopramos uma vela acesa, mas é parte 
daquilo a que chamamos respiração; vapor – como quando em dias 
frios ao respirar o vapor de água se condensa e, por isso, também 
fumo/fumaça (que em português é também sinónimo de vaidade, 
justamente pela ligação aqui feita). 

Não é tanto a questão do vazio que está aqui expressa, mas a 
fugacidade da vida, no caso de Abel, da sua própria existência. Assim, 
a condição humana, para Qohelet, está marcada por um superlativo 
que indica a sua própria finitude, um sopro que logo desaparece. 
Por isso, tradutores como Haroldo de Campos e Ceronetti optam por 
formulações mais próximas desta dimensão: “névoa de nadas” e “fumo 
de fumos”, respetivamente. No entanto, parece-nos que, quer estas 
traduções quer as primeiras aqui referidas, sugerem-se partindo de 
uma interpretação mais cosmológica (tudo é fumo, seja o que tudo 
for), do que antropológica. A tradução deve, pois, tentar recuperar 
este ambiente do que se esvanece, um ambiente que é próprio do 
humano, ambiente que o autor sublinhou com dois superlativos 
seguidos e uma conclusão que é refrão desses superlativos: לֶֶת ר קֹ�הֶ֔֔ ֣  אָמַ֣�
ל הֲֲם֙֙יִלִָבָ ֤ בֶֽלֶ׃ הֲֲ�בֵ֤ ל הָֽ� ֥� כֹּ֥ ים ַהַ ֖ ֥ל הֲֲ�לִָ֖בָ  sopro dos sopros, diz Qohelet, sopro dos) הֲֲ�בֵ֥
sopros, tudo é sopro). Talvez seja na tentativa de uma metáfora de 
passagem para dentro do texto, algo demasiado subtil, que Parisi 
traduz esta expressão por “fino véu de fumo” (sottilisimo velo di 



53

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

fumo) embora concluindo da mesma forma: “tudo é sopro” (tutto è 
soffio) (Parisi 2010, 47).

Há ainda uma outra possibilidade de olharmos para este versículo, 
que é aquela que deriva de uma mão revisora, que ao estabelecer 
um superescrito (Ecl. 1,1), e sendo o superlativo apenas o nome do 
manuscrito (tal como Cântico dos Cânticos), desenhou assim uma solução 
que mais não fazia do que dizer a mesma coisa três vezes, criando, no 
entanto, uma entoação poética na própria frase. 

No entanto, como veremos adiante, da ideia de que a condição 
humana é evanescente não deriva que tudo é vazio (e por isso a nossa 
dificuldade com certas traduções que apontam para esse entendi-
mento): antes pelo contrário, o autor levará todo o livro a demonstrar 
o que se encontra dentro desta evanescência, sendo que a própria 
sabedoria pertence a este domínio: “1,13Pus o meu coração a procurar 
e pesquisar tudo o que é feito debaixo do céu [...] 1,14e eis que tudo é 
sopro (ֶבֶל ֖ .”(רֽֽוּחַַ) e agarrar-se ao vento (�הֶ֖

A SABEDORIA COMO SOFRIMENTO: πάθει μάθος

“Foi Zeus que guiou os homens para os caminhos da prudên-

cia, estabelecendo como lei válida a aprendizagem pelo sofrimento 

(πάθει μάθος). Quando, em vez do sono, goteja diante do coração 

uma dor feita de remorso, mesmo a quem não quer chega a sabe-

doria. E isto é favor violento dos deuses” (Ésquilo 2010, 34 – trad. 

de Manuel de Oliveira Pulquério).

Como vimos acima, o tipo de sabedoria de que o autor do קֹהֶֹלֶֶֶת nos 
aproxima é aquela das situações limite, da constante pergunta sobre 
uma realidade da qual se tem uma visão lúcida. Como Molder reafirma, 
“a sabedoria de Qohélet é a sabedoria da lucidez que enlouquece” 
(Molder 2021, 180).  Desde logo, pela estranheza de que sábio e tolo, 



54

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

rico e pobre, bom ou mau, todos têm o mesmo fim: “2,14E eu também 
percebi um destino acontece a todos”. Mas o autor do Eclesiastes vai 
ainda mais longe; não só a condição humana é a de um mesmo destino, 
como esse destino, a morte, é também igual àquela do animal. Filhos 
do homem e filhos do gado comungam (na perspetiva de quem olha 
para a morte e para a corrupção dos corpos) do mesmo destino, que 
é ao mesmo tempo a morte e o próprio sopro: “3,19Pois o que acontece 
aos filhos dos homens acontece ao gado: o mesmo destino. Como 
morre um morre o outro [...] para todos sopro (ֶבֶֽל  E num volte-face .”(הָֽ�
mais cínico que teológico: “3,21quem sabe se o espírito (ַַר֚֚וּח) dos filhos 
dos homens (ם ) vão para cima e o espírito (ָהָאָדָ֔�֔  do gado vai para (וְְר֙֙חַ֙וּ�֙
baixo da terra?”.

Como nota, o termo ם  que traduzimos por homem, e apesar de ָהָאָדָ֜�֜
ultimamente se traduzir por humanidade ou mesmo ser humano - a 
Septuaginta, por exemplo, utiliza ἀνθρώπου que Lourenço traduz por 
«ser humano», numa tentativa de abertura do texto a um entendimento 
plural da condição humana - parece-nos que os textos devem ser 
traduzidos até na sua parcialidade, fruto de situações sociais que 
apesar de não nos reconhecermos nelas, são constitutivas do próprio 
texto; o utilizar formulações mais consentâneas com a realidade 
contemporânea pode esconder o que no texto é preconceito.

Não nos interessa aqui desenvolver uma possibilidade de uma 
noção de animal a partir desta asserção (a utilização de ֙�ּר֙֙חַ֙ו, ‘espírito’, 
no caso dos animais (gado) é particularmente motivadora). Interessa-
-nos, isso sim, que o autor exponha uma perspetiva da realidade (uma 
sabedoria) que percebe a condição humana como paradoxal, que 
conduz ao sofrimento, transformando a paradoxalidade numa eterna 
pergunta: “1,3O que ganha o homem (ם ֑  em (לָמָָעָ) de todo o trabalho (אָדָ֑�
que trabalha (ָלָמָָע) debaixo do sol?”. A paradoxalidade, isto é, que todos 
(bons ou maus) tenham o mesmo destino, é então considerado por 
Qohelet como um mal: “9,3Isto é um mal em tudo o que é feito debaixo 
do sol: que um destino [aconteça] a todos”. Aqui, ע  não nos aproxima ,רָ֗�֗



55

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

do que atualmente designamos por mal moral. Antes para a noção de 
que esta realidade é desagradável para quem a conhece, que causa 
dor, em última análise, sofrimento. E Qohelet bem sabe que esse é o 
destino do sábio: “7,4O coração do sábio está na casa da lamentação, 
mas o coração dos tolos está na casa da alegria”. Ou de uma forma 
ainda mais taxativa: “1,18Aquele que aumenta o conhecimento aumenta 
a dor (כְְאֽֽוֹב .(na Septuaginta - ἄλγημα) - ”(ַמַ

É, precisamente, neste contexto que fica claro o que Ricoeur chamava 
de “plainte questionnante”, isto é, uma lamentação interrogativa 
(Ricoeur 1998, 291) em que experimentamos a sabedoria como “suré-
lévation du pathos” (Ricoeur 1998, 225). Podemos então retomar as 
palavras de Ésquilo do sofrimento como fonte de todo o conhecimento. 
O πάθει μάθος de Ésquilo quer dizer, mais literalmente, o ato de 
aprender através do que acontece a uma pessoa, sendo que esse acon-
tecer pode ser um acidente, um incidente, algo que é desconfortável 
e doloroso, precisamente o que o autor do Eclesiastes nos transmite. 
Neste sentido, recordamos sempre a equivalência que, para o sofredor, 
parece haver entre sofrimento, existência e a própria realidade. Esta 
já não é conhecida de uma forma asséptica, antes transforma-se em 
algo que precisa ser interpretada, refletida, pensada. É aí que se dá a 
sabedoria. Relembremos o famoso escritor Oscar Wilde, quando, na 
prisão, reconhece que “o sofrimento – por muito curioso que isso possa 
parecer-te – é o meio através do qual existimos, porque é o único meio 
através do qual nos tornamos conscientes da existência” (Wilde 1991, 
33-34). Mas não é só o sofrimento próprio, como no caso de Wilde, que 
se constitui como forma de desfasamento do expectável e da realidade: 
é também na opressão do outro que Qohelet sublinha a sabedoria do 
sofrimento: “4,1E voltei, e vi toda a opressão que acontece debaixo do 
sol. E vi as lágrimas dos oprimidos, mas eles não têm um consolador 
e do lado dos seus opressores a força, mas não têm um consolador”.

O sofrimento, assim, parece que dirige a atenção para a estrutura 
das coisas, para algo que não tínhamos notado do mundo, em vez 



56

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

da dispersão mais ou menos incoerente que o tédio, ou a falta de 
sofrimento, parecem trazer. Seria assim, com o caminho aberto pelo 
sofrimento, que poderíamos passar da dor ao pensamento, em último 
caso, ao conhecimento. E é assim que esta via – sintomática em vez de 
iniciática – se completa: sofrimento/dor > possibilidade do pensamento 
> possibilidade do conhecimento, e, ao completar-se transforma-se 
também assim em > terapia. 

É, portanto, nesse padecer, nessa resistência do que julgamos saber 
do mundo e das coisas, que podemos verificar um momento de negati-
vidade: “na realidade, o impulso que não quer integrar-se nas opiniões 
pré-estabelecidas é o que nos move a fazer experiências. Por isso também 
perguntar é mais um padecer que um fazer. A pergunta impõe-se”22. 

É também Gadamer que nos ajuda a aproximar do texto num duplo 
movimento: por um lado, o autor do Eclesiastes tinha uma série de 
expectativas sobre o mundo, a realidade, até sobre o próprio destino. 
A isto Gadamer chamou de pre-conceitos. É no momento mesmo da 
experiência, por outro lado, que verificamos que tais pre-conceitos 
estavam desajustados: “8,14Há um sopro (  que ocorre na terra: que há (הֶֶבֶלֶ֮֮
homens justos a quem acontece de acordo com as obras dos perversos 
e há perversos a quem acontece de acordo com as obras dos justos”.

Experiência é, assim, confrontar os próprios limites repetidamente, 
tal como o faz Qohelet. É experienciar um não: não como eu pensava, não 
como eu esperava, não como eu previa. Não é, primariamente, assimilação, 
apropriação ou até confirmação, como encontramos em outros textos 
bíblicos. Na experiência hermenêutica reconhece-se o humano como 
aberto a qualquer coisa outra e oposta (exposta até) a ele mesmo. 

Mas se tal é verdade, e se tudo pareceria acabar numa positividade, 
tanto Gadamer (recorrendo a Platão) quanto Qohelet aprofundam a 
questão, o questionamento, numa outra negatividade que está sempre 
no final de cada interpretação: “a pergunta e a negatividade que lhe 

22 Gadamer 1997: 444.



57

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

é inerente encontra a sua consumação numa negatividade radical: 
o saber que não sabe”23 e que Ricoeur, como vimos acima, atribuía à 
sabedoria do Eclesiastes. Nas palavras do sábio hebreu, talvez mais 
drásticas e cínicas, “9,1Seja amor ou ódio o homem não conhece ( עַ֙�֙ ֙  (יוֹ�דֵ֙
nada à sua frente”.

A SABEDORIA COMO VENTO: ַַרֽֽוּח

Aqui chegados, afinal, com que ficamos? Ancorados numa condição 
humana que mais não é que sopro, a verdade é que a vida se desfia de 
diversas formas, desde logo na mortalidade, na geração, no engran-
decimento e na sabedoria, no prazer e no bem-estar, nas riquezas 
(prata e ouro) e jardins, na posse de escravos e na posse de gado, 
no vinho bebido e partilhado, na raiva e na carne, na ignorância e 
na sabedoria, na mulher e nos filhos, na pobreza e na esterilidade. 
Não são suficientes todas as palavras para descrever o mundo e, no 
entanto, também elas sofrem da mesma elisão que a sabedoria: “1,8 
Todas as palavras estão gastas e nem o homem consegue falar (ר ֑ בֵּ֑�  .«(לְַדַ

Essa elisão é, também ela, temporal. Por isso, no capítulo 3 (1-8), 
talvez o mais famoso excerto do Eclesiastes, o autor sublinha a neces-
sidade de o homem perceber que tudo tem o seu tempo. Mais do que 
uma indicação (isto é, há tempo para fazer isto ou aquilo), o que o 
autor parece sublinhar é que a evanescência se dá em tudo: 

3,1Para tudo há hora 

ן) ֑  no hebraico corresponde a um tempo específico e definido זְמְָ֑�

e diferente daquele que virá a seguir: ת ֥  a Septuaginta utiliza ;וְ�עֵ֥

também duas palavras, diferenciando-se assim o seu significado: 

χρόνος e καιρὸς).

23 Gadamer 1997: 439.



58

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

e tempo para todo o desejo 

פֶץֶ) ֖  (’normalmente traduzido por ‘assunto - �חֵ֖

debaixo do céu. 

3,2Tempo para nascer e tempo para morrer

Tempo para plantar e tempo para colher o plantado;

3,3Tempo para matar e tempo para curar

Tempo para demolir e tempo para construir;

3,4Tempo para chorar e tempo para rir

Tempo para lamentar e tempo para dançar;

3,5Tempo para deitar fora as pedras e tempo para recolher pedras

Tempo para abraçar e tempo para evitar abraçar;

3,6Tempo para buscar e tempo para perder

Tempo para guardar e tempo para deitar fora;

3,7Tempo para rasgar e tempo para coser

Tempo para manter silêncio e tempo para falar

3,8Tempo para amar e tempo para odiar

Tempo de guerra e tempo de paz.

Se para Qohelet tudo é sopro, este tempo deixa de ser um tempo 
histórico para adquirir toda a evanescência de um sopro. Mas Qohelet 
não nos quer deixar qualquer dúvida: repete uma e outra vez que tudo 
é sopro (ֶבֶל ֖  e, com ainda mais força, de que qualquer tentativa de (�הֶ֖
compreensão não passa de uma via para se agarrar ao vento. 

O termo utilizado para vento (ַַרֽֽוּח) também não é indiferente. ַַרֽֽוּח 
pode ser também traduzido por sopro (respiração) e por espírito e 
por isso a Septuaginta traduz por πνεῦμα e não por άνεμος, αέρας. O 
Targum avança, por isso, para uma solução (claramente exegética) de 
traduzir para “quebra de espírito” (The Targums 1991, 22), introduzindo 
uma nuance não despicienda na passagem do texto que a própria 
Vulgata reproduz como adf lictio spiritus. 

No entanto, para Qohelet, não é o espírito (enquanto o que faz, 
para os hebreus, com que o homem exista) mas a demanda (como 



59

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Lourenço traduz) sempre inglória de agarrar o vento, esse que se faz 
sentir, mas que nunca se apanha. 

Assim, é pelo vento que a sabedoria ganha ainda uma outra tona-
lidade hermenêutica: o mundo, a condição humana faz-se sentir, 
sofremos dela, mas nunca a apanhamos, isto é, nunca a conhecemos, 
pois no momento da sua definição, da sua categorização, eis que ela 
nos escapa. Como repete Qohelet “4,16Também isto é sopro e agarrar-
-se ao vento”.

BIBLIOGRAFIA

Bottéro, Jean (1998), “O Deus da Bíblia”. In AA. VV. A mais bela história de Deus: 
Quem é o Deus da Bíblia? Porto.

Ceronetti, Guido (2001), Qohélet: colui che prende la parola. Milano.

Dell, Katharine & Kynes, Will (Ed.) (2016), Reading Ecclesiastes Intertextually. 
London.

Ésquilo (2010), Oresteia: Agamémnon, Coéforas, Euménides. introdução, tradução 
do grego e notas de Manuel de Oliveira Pulquério. Lisboa.

Ferreira, Maria Luísa Ribeiro (2003), “Sara e Agar”. In Manuela Silva (Coord.). 
Dizer Deus: Imagens e Linguagens. Lisboa.

Freire, José Geraldes (1995), “Crítica Textual: Eclesiastes I,8”. Humanitas XLVII: 
657-669.

Gadamer, Hans-Georg (1997), Verdad y método. Salamanca.

García Lopez, Félix (2008), El Pentateuco. Estella.

Givón, T. (2019), Song of Songs and Ecclesiastes. Amsterdam.

Góis, Damião de (2014), O Livro de Eclesiastes. Lisboa.

Gorodovits, David e Fridlin, Jairo (2012), Bíblia Hebraica. São Paulo.

Haupt, Paul (1905), “I-Ecclesiastes”, The American Journal of Philology, 26 (2): 125-171.

Kahle, P. et al. (1997), Biblia Hebraica Stuttgartensia. Stuttgard.



60

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Kramer, Samuel Noah (1997), A história começa na Suméria. Mem Martins.

La Bible (2010), Paris (citada como TOB, 2010).

Lourenço, Frederico (2018), Bíblia Vol. IV, Tomo I. Lisboa (Eclesiastes, 13-51).

Molder, Maria Filomena (2021), 3 Conferências: primeira, Lisboa.

Murphy, Roland (1992), Ecclesiastes. Michigan.

Parisi, Serafino (2010), Qohelet. Milano.

Sagrada Bíblia (1997-2016), Pamplona (citada como Navarra, 2016).

Ricoeur, Paul (2013), “Les temps du Dieu biblique”. In Esprit, 391 (1).

Seow, C. L. (2008), Ecclesiastes. New Haven. 

Septuaginta: Ecclesiastes (2019), Gottingen. (edição de Peter John Gentry).

The Targums of Job, Proverbs and Qohelet (1991). Collegeville.

Trebolle Barrera, Julio (1996), A bíblia judaica e a bíblia cristã. Petrópolis.

Wenham, Gordon J. (1987), Word biblical commentary: Genesis 1-15. Grand Rapids.



LATIM






