
117

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

https://doi.org/10.14195/2183-7260_70_6

MENANDRO E CAMÕES:  
O DIÁLOGO POSSÍVEL.  
VESTÍGIOS DA NEA NA COMÉDIA 
FILODEMO

MENANDER AND CAMÕES: THE POSSIBLE DIALOGUE.  
NEA’S TRACES IN FILODEMUS

RUI TAVARES DE FARIA

UNIVERSIDADE DOS AÇORES

CECH – UNIVERSIDADE DE COIMBRA

RUI.MV.FARIA@UAC.PT

HTTPS://ORCID.ORG/0000-0002-0529-9107

TEXTO RECEBIDO EM / TEXT SUBMITTED ON: 09/10/2024

TEXTO APROVADO EM / TEXT APPROVED ON: 05/09/2025

Resumo: A influência de elementos da tradição clássica é evidente 
na obra de Camões. No âmbito da sua produção dramática, o presente 
artigo pretende identificar aspetos que, na peça Filodemo, parecem ter 
sido recuperados da Comédia Nova. Os temas, a intriga de enganos, 
o carácter novelesco e a figuração das personagens são as linhas 
de análise em que se estrutura o nosso estudo comparativo entre o 
auto camoniano e certas obras de Menandro, que é, à falta de outros 
testemunhos, o representante para nós da Nea. 

Palavras-chave: Menandro, Camões, Comédia Nova, Filodemo, 
vestígios.



118

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Abstract: The influence of elements of the classical tradition is 
evident in Camões’ works. As part of his dramatic production, this 
article aims to identify aspects that, in the play Filodemus, seem to 
have been recovered from the New Comedy. The themes, the intrigue 
of mistakes, the novelistic nature and the figuration of the characters 
are the lines of analysis on which our comparative study between the 
Camonian play and certain works of Menander is structured, who, in 
the absence of testimonies, is the representative for us of Nea.

Keywords: Menander, Camões, New Comedy, Filodemus, traces.

INTRODUÇÃO

Os estudos desenvolvidos acerca da obra dramática de Camões 
não são muito numerosos, sobretudo se comparados com a vasta 
bibliografia publicada sobre a épica e a lírica. Enquanto alguns camo-
nistas se têm centrado em aspetos atinentes à cronologia das peças 
teatrais para daí aferirem dados concretos relativamente à datação e 
aos contextos em que foram representadas, outros têm-se dedicado à 
análise das influências que Camões mostra ter recebido e recriado dos 
modelos italianos e espanhóis que, na altura, se revelaram populares 
e objeto de imitação. É neste último âmbito que se inscreve o nosso 
estudo sobre a comédia Filodemo, de 1555, a partir do qual se pretende 
assinalar a presença de outros paradigmas dramáticos, em particular 
os da tradição cómica grega, e refletir sobre o modo como Camões os 
recuperou e reelaborou.

Maria Vitalina Leal de Matos refere que

a peça dramatiza uma intriga de enganos num contexto lite-

rário que decorre quer da herança vicentina, quer da inf luência 

do teatro italiano, que, na época da redação deste e dos outros 

textos dramáticos de Camões, se fazia sentir acentuadamente na 



119

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

cultura portuguesa, como atestam as obras de Sá de Miranda e 

de António Ferreira.1

José Augusto Cardoso Bernardes acrescenta que “outros apontam 
como mais lógica a filiação nas matrizes ibéricas, essencialmente 
assinalada pela força modelar de Celestina (de Fernando Rojas).”2 
Vanda Anastácio, por seu turno, aponta ainda “alguns dos aspetos 
característicos da narrativa quinhentista (de novela sentimental e 
de novela de cavalaria), tal como elementos típicos das intrigas da 
comédia em prosa espanhola da segunda metade do século XVI.”3

Nenhum dos três estudiosos reconhece, à partida, a presença de 
vestígios do teatro grego antigo no Filodemo, nem de modo indireto. 
Ficam a dever-se à Comédia Nova, pelo testemunho que nos chegou 
de Menandro, os enredos de enganos, motivados por (des)encontros 
amorosos e por episódios de reconhecimento, entre outras peripécias, 
que culminam em finais felizes, porque o amor verdadeiro tudo 
soluciona. Por exemplo, “a aproximação de um par apaixonado, que 
azares da fortuna ou oposições humanas mantêm arredio, constitui 
um motivo central e invariável em todas as comédias conhecidas de 
Menandro.”4 A ação cómica do Filodemo incide precisamente sobre 
este tema: dois irmãos órfãos, Filodemo e Florimena, recuperam as 
verdadeiras identidades graças à paixão e ao amor. Até que se dê a 
anagnórise são as tramas recheadas de equívocos, a troca de mensa-
gens entre os enamorados, diretamente ou por meio dos fiéis criados, 
os contratempos e os imprevistos que sustentam a intriga da peça 
camoniana, a qual também 

1 Leal de Matos 2020: 9.

2 Bernardes 2011: 919.

3 Anastácio 2005: 13.

4 Silva 2007: 12.



120

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

oferece, na sua estruturação, um pábulo copioso para o desen-

volvimento da dialética sentimental entre dois pares de amorosos 

que, unidos no final pelo clássico expediente do reconhecimento, 

se constituem nos elementos fulcrais do auto.5

Além disso, há outros aspetos sobre os quais importa deter a 
atenção. À semelhança do que sucede com a Comédia Nova, cujos 
enredos incidem mormente em temas e assuntos do quotidiano grego 
helenístico, também no Filodemo as personagens desenvolvem relações 
sociais, familiares, interpessoais que evocam cenas representativas do 
espaço social e do tempo do seu autor. Verifica-se, então, a presença 
de elementos que parecem justificar vestígios do teatro antigo na 
peça camoniana. Não nos cabe aqui questionar se o autor português 
teve acesso, direto ou indireto, às obras de Menandro com as quais 
Filodemo estabelece, no nosso entender, uma relação intertextual; 
importa, sim, acrescentar aos estudos já existentes uma perspetiva 
devidamente fundamentada sobre a recriação de certos aspetos da 
tradição cómica grega na peça que, segundo se crê, foi “representada 
na Índia a Francisco Barreto, provavelmente durante os festejos que 
decorreram por ocasião da sua tomada de posse do cargo de gover-
nador, em 1555.”6

Para isso, abordar-se-á, em primeiro lugar, o carácter novelesco da 
Comédia Nova para se perceber até que ponto os temas dramatizados 
por Menandro acabam por ser, de alguma forma, retomados por Camões 
no Filodemo. Depois, proceder-se-á ao levantamento e à análise destes 
temas com o objetivo de caracterizar o modo como são tratados pelo 
dramaturgo renascentista. 

5 Almeida Pavão 1984: 110.

6 Leal de Matos 2020: 10.



121

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

O CARÁCTER NOVELESCO DA COMÉDIA NOVA

O primeiro aspeto que ressalta da Comédia Nova, também chamada 
Nea, é o compromisso que assume com o quotidiano social. A mensagem 
política, veiculada por praticamente toda a produção da Archaia, vê-se 
agora muito reduzida e ganham voz as preocupações que se prendem 
com questões do foro familiar e individual, a que se associam – é inevi-
tável – aspetos morais e éticos. Se antes era a polis o foco de atenção 
dos poetas da Comédia Antiga – mesmo que o domínio doméstico 
surja amiúde levado à cena –, é o oikos o universo privilegiado pela 
Comédia Nova, tendo em conta as peças conservadas de Menandro. 
Intervenientes numa ação dramática enredada por situações do dia-
-a-dia que apelam à representação do comportamento do indivíduo, 
dotado de sentimentos e emoções, as personagens da Nea recuperam 
traços de carácter que relembram algumas figuras euripidianas. Por 
exemplo, nos jovens enamorados das comédias de Menandro, é possível 
rever a paixão e/ou o sofrimento amoroso que experimentam os heróis 
trágicos, ainda que numa outra medida, do mesmo modo que, no papel 
de conselheiras e de confidentes, estão refletidas as figuras das amas 
e das criadas fiéis. Desta forma, o legado dramático que o poeta da 
Nea tem ao seu dispor permite-lhe uma recriação do modelo cómico 
que, partindo de elementos tradicionais, se ajusta a uma realidade 
completamente diferente da que viveram os seus predecessores. 

O recurso ao processo da anagnórise, com longa tradição literária, é 
outro aspeto frequente na obra conservada de Menandro. Já os Poemas 
Homéricos haviam instituído o reconhecimento como um mecanismo de 
formação para o crescimento dos heróis e também Eurípides adota este 
procedimento em algumas das suas peças: as cenas de reconhecimento 
não só permitem o desenrolar da ação dramática, como desencadeiam, 
em paralelo, um final feliz. No caso da produção de Menandro, são os 
filhos que acabam reconhecidos pelos pais ou por outras personagens, 
porque foram abandonados à nascença; ou os irmãos que, separados em 



122

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

tenra idade, se reencontram e descobrem o que os impede, por exemplo, 
de contrair matrimónio; ou ainda o jovem casal que vive em desavença, 
pois ela tem um filho fruto de uma violação que, no fim, vem a saber-se 
ser do próprio marido. Estes são alguns dos cenários que dão à comédia 
menandrina um carácter novelesco que envolve tanto as personae 
dramatis como o público num processo que é de autorreconhecimento. 
É finalidade de Menandro, portanto, promover a autorreflexão dentro 
e fora da cena cómica. As figuras que incorporam os papéis visados nas 
cenas de reconhecimento não deixam de experimentar e demonstrar 
emoções que são comuns ao ser humano e, por isso, lhe condicionam 
os comportamentos sociais.

O público, por seu turno, há de questionar-se acerca dos episódios 
que vê representados, não que estes funcionem como um espelho no 
qual se vejam refletidas com nitidez histórias do quotidiano, mas que 
promovam a reflexão e instituam um modus uiuendi justo, temperado 
e comedido. Na Ética a Nicómaco, Aristóteles apela precisamente a um 
comportamento que seja o ref lexo da prática de ações individuais 
sintonizadas com o bem e com “a qualidade do meio [que] é o elemento 
integrante da excelência.” (1106b 1.30) Neste sentido, o Estagirita afirma: 
“Do mesmo modo também nos tornamos justos praticando ações justas, 
temperados, agindo com temperança, e, finalmente, tornamo-nos cora-
josos realizando atos de coragem.” (1103b) E de que modo se transmite 
estes ideais comportamentais para a vida? Por meio da arte dramática.

Uma retrospetiva atenta permite verificar que os preceitos éticos 
aristotélicos são como que prenunciados pelos enredos de certas tragé-
dias de Eurípides. Se era intenção do trágico impor um pensamento 
moralizador aos cidadãos que assistiam às suas representações, ao 
longo da última metade do século V a.C., pode parecer uma conside-
ração despropositada, atendendo desde logo ao anacronismo que se 
manifesta. Contudo, não deixa de ser curioso notar como Eurípides, 
em pelo menos três das suas últimas produções, Helena, Andrómeda e 
Ifigénia em Áulis, segundo assinalam Bañuls Oller & Morenilla Talens,



123

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

plantea algo más que una simple historia de amor, un relato 

de ámbito familiar y a la par exótico, como habitualmente se dice, 

sino que está pidiendo a sus espectadores que tomen sus decisiones 

basándose en una responsabilidad moral e íntima, fundamentada 

en el respecto de los principios considerados inviolables, como la 

justicia o la lealtad, y en los tres casos la esperanza de un futuro 

mejor se intenta conseguir mediante la persuasión en el marco de 

la salvación o la creación de un oikos.7

Esta consideração fundamenta naturalmente a proximidade do 
pensamento de Eurípides à ética aristotélica e, ato contínuo, aos obje-
tivos formativos e moralistas que Menandro toma para a elaboração 
da sua arte. E desta relação de vizinhança pode surgir a questão: a 
obra menandrina anuncia a tragicomédia, tal como posteriormente 
Mercúrio a define no prólogo do Amphitruo? Ao nível da estrutura 
dramática, o poeta transpõe para a cena cómica as premissas elen-
cadas para a tragédia conforme Aristóteles as concebe na Poética. Em 
relação aos temas que estão na base dos enredos das suas peças, há 
que reconhecer-se um refinamento que não é de todo promotor de um 
riso fácil. Estes aspetos, porém, não retiram o estatuto de comédias 
às produções menandrinas. 

O poeta apropria-se de situações que refletem as relações interpes-
soais e transpõe-nas para a cena cómica. E é a temática do amor – nas 
suas vertentes e aceções familiares – o vetor que orienta os pressupostos 
de Menandro na elaboração da arte dramática à altura do seu tempo 
e do seu público. Como vivem as famílias gregas da época? Por quem 
é composto o agregado familiar e quais as formas de interação que 
caracterizam o diálogo entre os diversos coabitantes do oikos? Que 
comportamentos éticos desviantes determinam a necessidade de uma 
intervenção didática e moralizadora por parte do teatro? Qual a solução 

7 Bañuls Oller & Morenilla Talens 2009: 116-117.



124

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

e qual o caminho a propor ao cidadão para que ele possa definir as 
escolhas do que deve perseguir e do que deve preterir e evitar?

A missão da qual se encarrega o dramaturgo da Nea não é fácil 
nem superficial. Ao contrário do que se pensa,8 a obra de Menandro 
não assume um carácter meramente sentencioso pela forma como 
são expostas as circunstâncias familiares que, sendo ou não comuns, 
condenam certos vícios e/ou defeitos da natureza do ser humano.  
A produção menandrina ocupa-se de uma tarefa complexa, que é a de 
promover e estimular a autorreflexão sobre a correção dos comporta-
mentos tidos como desadequados pela sociedade helenística. É nesta 
perspetiva que o amor atua. Não se trata do amor concebido sob a égide 
do erotismo ou da sexualidade, mas como manifestação individual e, 
por conseguinte, familiar, da philia. 

Por isso é que os enredos das peças de Menandro tratam assuntos 
supostamente banais do dia-a-dia das famílias gregas. Ora é a prepa-
ração ou a manutenção de um casamento; ora é o pai que se inquieta 
com os amores do jovem filho, que se vê apoiado por um amigo ou pelo 
escravo fiel; ora é o lar destruído pelo carácter execrável e misantropo 
do pater familias; ora é uma hetera que se vê cortejada concomitan-
temente por um pai e pelo respetivo filho. E por meio de ações que 
culminam grosso modo num happy end pode o poeta transmitir uma 
mensagem política indireta, porque a perceção do público – variável 
de indivíduo para indivíduo – acerca do que é representado pode 
bem não ser imediata, por exigir autoanálise e autorreflexão éticas. 
Deste modo, a Nea

abandonó la temática politicamente directa, que caracterizó el 

tipo más popular, el de la comedia de Cratino, Aristófanes y Éupolis, 

para dedicarse a los temas que son objeto de preocupación por 

parte de las personas en este momento, temas de tipo doméstico 

8 Bañuls Oller & Morenilla Talens 2009: 87.



125

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

y de relación interpersonal, lo que es ref lejo del extrañamiento 

de la actividad política por parte de los ciudadanos […].9

É, portanto, através da “mimesis of bourgeoise life”10 – a qual não 
deve ser confundida com a realidade empírica – que Menandro cons-
trói os enredos das suas peças; e o público, no papel de consumidor 
da arte cómica, pode ou não se rever nas ações mimetizadas em cena 
pelo poeta. De qualquer modo, o estímulo à reflexão há de conseguir 
ser desencadeado e aí o comediógrafo pode dar por cumprida a sua 
missão de pedagogo político, por ter levado cada cidadão a “escolher 
o belo, o vantajoso e o agradável, [por oposição aos] seus contrários, 
isto é, o fero, o nocivo e o desagradável.”11

VESTÍGIOS DA NEA EM FILODEMO: INTRIGA DE ENGANOS E 
COMÉDIA NOVELESCA

As linhas em que se enreda a ação de Filodemo recuperam aspetos 
que evocam as intrigas de enganos e o carácter novelesco da Comédia 
Nova, ao nível, por exemplo: 1. da proveniência e da condição social 
das personagens; 2. do(s) espaço(s) físico(s) em que as mesmas se movi-
mentam; e 3. do(s) sentimento(s) que as aproximam ou, pelo contrário, 
as afastam. Para o estudioso da obra de Menandro, ler e interpretar 
o Filodemo de Camões assume-se como uma espécie de revisitação dos 
cenários e dos temas tratados pelo poeta da Nea. 

Por intriga de enganos entende-se o enredo que recorre a sentidos 
duplos e a situações que promovem a dissimulação com a finalidade 
básica de suscitar o riso ou causar suspense. Assim, ao estruturar a 

9 Bañuls Oller & Morenilla Talens 2009: 109.

10 Wiles 1991: 4.

11 Arist. EN 1104b 3. 30-35.



126

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

peça a partir de um engano quanto à origem das personagens, como 
sucede com os irmãos Filodemo e Florimena, Camões pretenderá levar 
o seu público ou leitor a refletir sobre o quê exatamente? Para Maria 
Vitalina Leal de Matos, a resposta a esta pergunta pode estar na 
sucessão de dúvidas que ela própria coloca, pois, segundo a camonista, 

o auto formula uma grande questão: as circunstâncias da vida, 

particularmente as da criação-formação, modelam definitivamente 

ou afetam-na superficialmente? A natureza, o sangue, prevalece 

sobre o ambiente? Quando a “natural inclinação” das personagens 

entra em contradição com as exigências da sua posição, e se exte-

rioriza em termos diferentes daqueles que a classe, ou o lugar da 

personagem na hierarquia social, faria prever, qual dos elementos 

leva a melhor? Em suma, aquilo que predomina é a origem ou a 

posição social?12

Ou, então, pode decorrer naturalmente da visão humanista do 
dramaturgo que se propõe abordar tão-só a condição social a que 
qualquer um pode estar sujeito, mesmo que condicionada por um 
“engano” à nascença, e mostrar como esta mesma condição não é 
impeditiva à vivência do amor. Porque é de amor que trata a comédia 
camoniana. Por isso, mais do que modelar ou afetar as circunstâncias 
de vida das personagens que crescem num engano, Filodemo promove 
a ideia de que o amor tudo soluciona, muito à semelhança do que 
acontece com as peças da Nea de que temos testemunho através da 
produção de Menandro.

Na conceção da trama dramática da peça camoniana está um acon-
tecimento ao qual temos acesso extra momentum actionis e que constrói 
o engano relativo à proveniência e à condição social das personagens 
principais: o desaparecimento/morte dos pais de Filodemo e Florimena, 

12 Leal de Matos 2020: 10-11.



127

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

situação que os leva a ser acolhidos e adotados por um pastor que 
os cria e educa num meio rústico e sem extravagâncias, dada a sua 
modesta condição de vida. Cenários e episódios idênticos estão na 
base dos enredos de algumas comédias de Menandro. Na Arbitragem, 
por exemplo, há uma criança abandonada à nascença que acaba sendo 
encontrada por Davo e Siro, dois escravos. Na comédia Herói, 

tudo começa com uma violação, cometida dezoito anos antes, 

de que nasce um par de gémeos, rapaz e rapariga, Górgias e Plân-

gon de seus nomes. Ao ato violento segue-se o casamento entre o 

agressor e a vítima, Laques e Mírrina, sem que nenhum deles se 

aperceba da coincidência. Entretanto, as crianças foram confiadas 

pela mãe a um liberto, pastor de profissão, Tíbio, que as tratou 

como filhos e por certo as terá mantido no desconhecimento da 

sua verdadeira origem.13

Se, relativamente à proveniência das personagens sobre as quais 
recai o engano principal da peça de Camões, as afinidades com certas 
comédias de Menandro são evidentes, no que toca à condição social 
a que pertencem as figuras de Filodemo, as similitudes mantêm-se. 
Filodemo e Florimena são adotados por um pastor que os toma por 
filhos legítimos. Não lhe ocorre submetê-los ao abandono ou à roda. 
Mesmo fazendo parte de uma classe social baixa, o pastor assume a 
responsabilidade de criar aquelas duas crianças, tal como o pastor 
Tíbio do Herói. “Na sequência do enredo, os dois heróis apaixonam-se 
por personagens fora da sua condição social; ou porque um é o criado 
da família a que a amada pertence (Filodemo e Dionisa); ou porque a 
outra é plebeia e o amador, fidalgo (Venadouro e Florimena).”14 Ora, 
na produção menandrina, são em número plural os casos em que o 

13 Silva 2007: 279.

14 Leal de Matos 2020: 11.



128

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

status dos enamorados constitui assunto dominante da ação cómica. 
Maria de Fátima Silva relembra, a título de exemplo, que 

a intriga do Lavrador assenta, tal como em outras comédias de 

Menandro (Rapariga de Samos e o Colar), nas relações entre famílias 

vizinhas de estatuto financeiro diverso. Entrelaçado com o roman-

ce amoroso, este pressuposto implica a contrariedade com que o 

pai abastado pressente o romance do seu herdeiro com alguém de 

condição social inferior.15

Além dos casos antes relembrados, também em Misantropo, a única 
peça menandrina que possuímos na íntegra, a questão do estatuto 
social e financeiro assume contornos similares quando se trata de 
amor e casamento. Sóstrato, um jovem citadino de família abastada, 
apaixona-se pela filha de Cnémon, o misantropo rude que a todos 
odeia, e é posto à prova por Górgias, o meio-irmão da moça, para 
que todos possam ter certeza quanto às supostas boas intenções do 
menino da cidade para com a rapariga do campo. Na peça Adulador, 
a problemática da condição financeira coloca-se não diretamente ao 
nível dos que se enamoram, mas ao nível dos que disputam pelo amor 
da mesma mulher. Aí trata-se da rivalidade entre um jovem rapaz, 
com poucos recursos, e um soldado com dinheiro pela posse de uma 
meretriz que pertence a um alcoviteiro bastante ganancioso.

De um modo geral, todos os episódios a que se fez menção – tanto 
os da peça de Camões como os da produção cómica de Menandro – 
decorrem em espaços físicos que refletem o quotidiano das personagens 
que neles intervêm e se movimentam. Neste âmbito, é de se destacar 
o espaço doméstico como sendo o de maior relevo. Em Filodemo, é em 
casa de Dom Lusidardo que se desenrola a maior parte da ação. Mesmo 
que haja movimentação entre o interior e o exterior, é neste espaço 

15 Silva 2007: 89.



129

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

físico que tudo – ou quase tudo – acontece. Paralelamente, há também 
a serra, que é o local onde Venardouro se perde, enquanto caçava, e aí 
vê Florimena, por quem se apaixona à primeira vista, junto a uma fonte.

Recordando, ao mesmo tempo, os lugares priorizados pela Comédia 
Nova, assiste-se a uma correspondência interessante com os espaços 
atrás referidos. É o oikos o local privilegiado por Menandro, na maioria 
das peças que nos chegaram. Ora é a casa de família do rapaz que se 
enamora, ora é a casa onde vive a jovem rapariga por quem ele se apai-
xona. À semelhança da peça camoniana, há também um “entra-e-sai” 
de personagens: os criados vão cumprir os pedidos do amo; este, por 
seu turno, recebe um amigo a quem confidencia a sua paixão; chega 
alguém com quem não se contava e junta-se à conversa. Tudo confere 
dinamismo à novela sentimental em que se convertem as peças da Nea. 
Mas o mais surpreendente é o episódio do Misantropo que dá conta do 
local e das circunstâncias em que Sóstrato conhece a filha de Cnémon. 
Pã diz-nos no prólogo da peça que “um rapaz, filho de pai abastado, 
que cultiva aqui umas propriedades que valem uns bons patacos, 
habituado à vida da cidade, vem à caça com outro caçador, trazido pelo 
destino para este lugar.” (Mis. 40-44). É precisamente nesse momento 
que Sóstrato vê “uma rapariga destes sítios, de condição livre, a coroar 
as Ninfas” (Mis. 50-51) e logo por ela se enamora. As coincidências são 
por demais claras para não se considerar a presença de elementos 
da Comédia Nova no Filodemo de Camões, os quais persistem e até se 
multiplicam, se atentarmos nos sentimentos que as várias personagens 
experimentam em matéria de amor, lealdade, companheirismo…

O amor é o móbil da peça Filodemo. São três os pares de apaixonados 
que desencadeiam a ação dramática: Filodemo e Dionisa, Duriano e 
Solina, Vernadouro e Florimena. Enquanto Filodemo e Florimena desco-
nhecem a sua verdadeira proveniência, os restantes sabem de facto a 
condição em que se encontram. Filodemo é criado de Dom Lusidardo 
e apaixona-se pela sua filha Dionisa. Apesar de esta relação parecer 
condenada à partida pelo próprio Filodemo, porque se reconhece 



130

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

como não estando à altura da amada, é Solina, a ama de Dionisa, quem 
estabelece um elo entre os enamorados e promove, em certa medida, 
esse amor. Estando ela praticamente ao mesmo nível de Filodemo na 
hierarquia dos serviçais da casa de Dom Lusidardo, Solina conhece os 
sentimentos de Dionisa por Filodemo e joga com isso para não só dar 
esperanças ao fiel criado da casa, como também para daí tirar proveito 
pessoal, uma vez que nutre afetos por Duriano, amigo e confidente de 
Filodemo. A rede amorosa está, portanto, montada pela mão da ama.

No caso de Florimena e Venardouro, outro par que, pela aparente 
condição social da moça, parece igualmente condenado a não resultar 
num final feliz, não há coadjuvância por parte de nenhuma outra 
personagem, que não seja o destino ou o acaso. A manifestação afetiva 
processa-se frente a frente, sem intermediários. Não há uma Solina 
que interceda pelo namoro, nem há cartas a expressar os sentimentos 
de um pelo outro. É a fonte, lugar de encontro típico da tradição lírica 
galaico-portuguesa, a testemunha e a confidente da declaração de 
amor que Venardouro faz a Florimena.

Além das correspondências que existem entre as situações amorosas 
de Filodemo e os enredos da produção menandrina, também as persona-
gens do auto camoniano recuperam traços dos enamorados da Nea. No 
Misantropo, há dois pares que contraem matrimónio no final da peça, 
Sóstrato e a filha de Cnémon, o meio-irmão desta última, Górgias, e 
a irmã de Sóstrato. Em Perikeiromene (Mulher do Cabelo Rapado), depois 
de um conjunto de enganos e peripécias e “celebrado com emoção o 
reencontro, o romance de amor pode agora concluir-se em glória, não 
com uma, mas com duas bodas: Glícera é, para seu prazer, devolvida a 
Pólemon, mais uma vez, [….] e para Mósquion, o pai prevê já também 
o casamento que lhe amanse os ímpetos juvenis.”16

Camões vai mais longe ao triplicar o par de namorados. Enquanto 
Filodemo/ Dionisa e Vanedouro/Florimena promovem o esclarecimento 

16 Silva 2007: 404-405.



131

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

de um engano pelo reconhecimento, facto que resulta nos respetivos 
enlaces, uma vez que, descoberta a verdadeira proveniência do criado 
de Dom Lusidardo e da plebeia que Vanedouro encontrara na fonte, 
a condição social deixa de ser entrave à união dos amantes, Duriano 
e Solina, de baixo estatuto social, ilustram o paradigma do casal de 
namorados não sujeito a óbices de ordem alguma, sem ser o do amor 
em si. Ambos têm em comum o amigo a quem confidenciam as suas 
intenções, pelo que bastou a este amigo, que é Filodemo, dar conta 
dos sentimentos de um ao outro para que o namoro se desse. 

Relativamente a particularidades do carácter das personagens, a 
leitura de certas intervenções de Filodemo faz recordar os desabafos 
de algumas das figuras do teatro de Menandro. Atormentado pela 
paixão que o consome, Filodemo dirige-se à “Senhora” a quem pede 
ajuda e remédio para o seu estado (102-111):

Ah! Senhora, que podeis

Ser remédio do que peno,

Quão mal ora cuidareis

Que viveis, e que cabeis

Num coração tão pequeno!

Se vos fosse apresentado

Este tormento em que vivo,

Creríeis que foi ousado

Este vosso, de criado,

Tornar-se-vos em cativo.

Noutro momento, o herói canta a fantasia em que se mantém e 
que o suporta, procurando atenuar o desengano amoroso em que se 
encontra (153-174):

Ado sube el pensamento

Sería gloria inmensa



132

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Si allá fuese quien lo piensa.

Que o espírito divino 

Me fará a mi sabedor,

Pois que tão alto imagino,

Deste meu mal, se é maior,

Se é, por dita, desatino?

Se é amor, digam-me qual

Pode ser seu fundamento,

Que este é sobrenatural,

Ou porque empregou tão mal

Um tão alto pensamento.

Se é doudice, como em tudo,

A vida me abrasa e queima,

Ou, quem vio num peito rudo

Desatino tão sesudo,

Que toma tão doce teima!

Ah, senhora Dionisa,

Onde a natureza humana 

Se mostrou tão soberana,

Que o [que] vós valeis me avisa,

E o que eu peno m’engana!

Episódio semelhante sucede no Odiento, de Menandro, quando 
Trasónides, num discurso intimista dirigido à Noite, confessa o amor 
que sente por Crátia, a jovem que tem por cativa em sua casa (A1-A14):

TRASÓNIDES

Ó Noite, já que, no plano das competências divinas, é a ti que em 

boa parte diz respeito o que são casos de Afrodite, eis a razão por que 



133

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

é em teu nome que se pronunciam pensamentos e palavras de amor. 

Mas Deus meu! Viste alguma vez um homem mais desgraçado do que 

eu? Ou um apaixonado mais infeliz? Aqui estou especado diante da 

porta da minha própria casa, a andar para cima e para baixo – já tu 

praticamente vais a meio –, quando bem poderia estar na cama com 

a mulher que amo. Porque ela está lá dentro, na minha casa, e por 

isso tenho essa possibilidade que desejo do fundo do coração, com 

o entusiasmo de quem está profundamente apaixonado. Desejo-o, 

mas não o faço. Prefiro sujeitar-me ao frio do Inverno e ficar aqui 

a tremer, ao paleio contigo.17

Embora diferentes, as intervenções de Filodemo e de Trasónides 
deixam entrever aspetos comuns. Em primeiro lugar, ambos se 
dirigem a uma entidade divina ou divinizada e, no caso de Filodemo, 
a “Senhora” com quem desabafa pode bem ser tomada por alguém ou 
algo que não necessariamente a Virgem Maria. O texto não fornece 
indicações precisas quanto a essa “Senhora”. Sabe-se que a ação se 
desenrola manhã cedo, porque Dionisa se encontra ainda recolhida 
no quarto. Logo, a figura a quem o herói direciona a sua prece pode 
ser a Noite, a Madrugada ou a Manhã. 

Em segundo lugar, os dois apaixonados estão claramente domi-
nados pelo sentimento amoroso e por um estado de coita que os leva 
a demonstrar o quanto sofrem por desconhecer se são ou não corres-
pondidos nesse amor. A proximidade física entre eles e as amadas é 
também razão para que o estado em que se encontram seja de um 
certo “desatino”, como refere o herói camoniano. Em terceiro lugar, 

17 Segue-se a tradução portuguesa de Maria de Fátima Silva que, a propósito da 
passagem transcrita, refere o seguinte: “Este é um texto decerto muito próximo do início 
da peça, e contém um apelo de Trasónides à Noite como deusa tutelar dos apaixonados, 
num tom de sabor trágico. Apelos à Noite estão registados na abertura da Andrómeda 
de Eurípides (cf. Aristófanes, Tesmofórias, 1065) e na Electra do mesmo autor (54).” 
(2007: 371, n.1)



134

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

o discurso de ambos apresenta um tom lírico que serve a expressão 
da intimidade emocional. Por fim, os exemplos transcritos ilustram 
a configuração de um tipo de herói cómico que se afasta dos modelos 
tradicionais. O que se espera, no âmbito da comédia, de um criado, 
no caso de Filodemo, e de um soldado fanfarrão, no caso do Odiento, é 
recriado por Camões e por Menandro. Ambos nos parecem ser mais 
representativos de heróis novelescos do que propriamente exemplos 
dos tipos cómicos que a tradição teatral nos legou.

Outro vestígio da Nea no auto de Filodemo diz respeito às persona-
gens coadjuvantes do romance amoroso dos heróis. Tanto no teatro 
menandrino como na peça camoniana há figuras que colaboram com o 
processo de união dos jovens enamorados, seja no papel de confidentes, 
seja no desempenho de esclarecedores de um engano. Neste âmbito, 
importa deter a atenção em Solina, ama de Dionisa e criada ao serviço 
da casa onde Filodemo também trabalha; aí veremos como essa figura 
recupera traços caracterizadores de alguns dos criados da produção 
conservada de Menandro. É a Solina que Filodemo confessa o que 
sente pela filha do senhor a quem serve. O diálogo entre os dois dá 
conta, por um lado, das intenções amorosas do jovem serviçal de Dom 
Lusidardo e, por outro, mostra como a ama se prontifica a ajudá-lo, 
dizendo-lhe a verdade acerca dos sentimentos da sua senhora (195-240):

FILODEMO	 A senhora Dionisa

		  Quer-se já alevantar?

SOLINA		 Deos me deixe bem casar,

		  Como despida em camisa

		  Se ergueo por vos escutar.

FILODEMO	 Em camisa alevantada!

		  Tão ditosa é minha estrela,

		  Ou ma trazeis enganada?

SOLINA		 Pois bem me defendeo ela

		  Que vos não dixesse nada!



135

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

FILODEMO	 Se pena de tantos anos

		  Merecer algum favor,

		  Pera cura de meus danos

		  Fartai-me desses enganos,

		  Que não quero mais do Amor!

SOLINA		 Agora quero eu falar

		  Neste caso, com mais tento:

		  Quero agora perguntar:

		  De siso, quereis vós tomar

		  Um tal alto pensamento?

		  Certo é muita maravilha,

		  Se vós isto bem sentis…

		  Como? E vós não caís,

		  Que Dionisa que é filha 

		  Do senhor a quem servis?

		  Dizei: vós não atentais

		  Dos grandes de que é pedida?

		  Peço-vos que me digais

		  Qual é o fim que esperais

		  Deste caso, em vossa vida?

		  Que razão boa, ou que cor

		  Podeis dar a esta afeição?

		  Dizei-me vossa tenção.

FILODEMO	 Onde vistes vós amor

		  Que se reja por razão?

		  Se quereis saber de mim

		  De que fim ou que teor

		  Pretendo eu o meu amor,

		  Se eu neste amor quero fim,

		  Sem fim m’atormente amor.



136

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

		  Mas vós, com que glória fengida

		  Pretendeis de me enganardes,

		  Pera assi me maltratardes?

		  Assim que me dais a vida

		  Nomais que por ma tirardes!

SOLINA		 Eu digo-vos a verdade.

Por sua vez, Solina é também confidente de Dionisa, logo, a decla-
ração amorosa que Filodemo lhe revela será, ainda que com alguns 
contornos, divulgada à jovem enamorada (485-500):

DIONISA	 Vós, mana, sois muito roim!

		  Logo lhe fostes contar

		  Que me ergui polo escutar!

SOLINA		 Eu lho disse?

DIONISA	 E eu não o ouvi?

		  Como, quereis-mo negar?

SOLINA		 E pois isso que releva?

		  Que se perde nisso agora?

DIONISA	 Que se perde? Assim, senhora,

		  Folgareis vós que se atreva

		  A contá-lo lá por fora?

		  E que se lhe meta em cabeça

		  Algῦa párvoa tenção?

		  E que faça, se vem à mão,

		  Algῦa cousa que pareça?

SOLINA		 Senhora, não tem rezão.

A ama da filha de Dom Lusidardo desencadeia uma espécie de 
jogo duplo que tem, pelo menos, dois objetivos. Por um lado, ela 
propõe-se ajudar os enamorados a revelarem os seus sentimentos e 
a assumirem uma relação amorosa, pese embora a condição social de 



137

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Filodemo que os impede de facto de se aproximarem. Por outro, ela 
pretende obter de Filodemo maneira de chegar a Duriano, o cortesão 
por quem está apaixonada.

Na comédia Perikeiromene (Mulher do Cabelo Rapado), Menandro 
concebe uma personagem cuja atuação ética bem poderia ter servido 
de exemplo, pelo inverso, para a configuração da Solina da peça 
de Camões. Dóris, a criada de Pólemon, é um elemento importante 
no desenrolar da trama em torno dos (des)amores entre o patrão e 
Glícera, desde o início até ao desfecho da ação dramática. No papel 
de cúmplice, Dóris não procura tirar proveito das situações em que 
intervém; é ela quem se prontifica a ajudar a jovem rapariga do 
cabelo rapado, vigiando as imediações do oikos para que ela pudesse 
sair e refugiar-se do impetuoso soldado em casa da vizinha Mírrina. 
Por outro lado, não abandona o patrão, nem o despreza em nome de 
uma camaradagem feminina. Conhecedora do problema que motiva 
a crise de ciúmes de Pólemon – um mal-entendido afinal, bem ao 
jeito dos enredos menandrinos –, a criada toma para si a função de 
coadjuvante e conselheira também do patrão devastado por uma 
falsa traição. Neste sentido, além de auxiliar o soldado na atenuação 
de um sofrimento que quase o leva ao suicídio por loucura de amor, 
Dóris promove a união do casal, quando informa o amo de que Glícera 
jamais se havia envolvido com Mósquion. A escrava é o elo de ligação 
entre os amantes e age em conformidade com um ethos que se pauta 
pela lealdade e bonomia. É a atuação de Dóris que restitui, no fundo, 
a harmonia ao lar de Pólemon.

Num plano relativamente oposto ao de Solina, e de menor relevo, 
está Vilardo, o moço que Filodemo tem sob a sua intendência. Ele 
apercebe-se da paixão que este último nutre por uma donzela e não 
se mostra interessado em ajudá-lo (112-121):

VILARDO	 Ora eu creo e é verdade,

		  Que estou de todo acordado,



138

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

		  Que meu amo é namorado,

		  Que a mim me dá na vontade

		  Andar de todo abalado.

		  E se é tal, eu daria

		  Por conhecer a donzela,

		  A ração d’hoje este dia,

		  Porque a desenganaria,

		  Nomais que por haver dó dela.

Contrariamente ao que sucede nos enredos da Nea, onde o criado 
toma parte pelo jovem patrão em matéria de amores, na peça camo-
niana Vilardo veste a pele do oponente. Esta recriação dever-se-á, 
talvez, ao que Maria Vitalina Leal de Matos assinala, quando refere 
que Filodemo explora, entre outros recursos, 

o contraste entre a fala dos protagonistas, de registo sério, e a 

dos criados, que gracejam das afeições dos amos, e parodiam, em 

tom jocoso e prosaico, as emoções, a finura dos seus sentimentos 

e a sua linguagem afetada, num “discanto” ou numa “derivação” 

que funciona como comentário divertido ao tema.18 

Assim sendo, tal como a Nea, o auto de Filodemo assume-se como 
uma peça de contrastes, a que se aliam os enganos e as cenas de 
anagnórise bem ao jeito clássico.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A identificação de elementos clássicos na obra camoniana é um 
trabalho de investigação contínuo que pode surpreender. Relativamente 

18 Leal de Matos 2020: 16.



139

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

à produção dramática do poeta renascentista português, cremos que não 
basta reconhecer-lhe as que advêm naturalmente das obras dos seus 
contemporâneos, sejam eles portugueses ou estrangeiros. É óbvio que o 
estudo do teatro espanhol e/ou italiano da época do Renascimento obriga 
a uma revisitação (inevitável) dos modelos greco-latinos; e este parece-nos 
ser também o procedimento a adotar na análise do teatro camoniano.

Assim sendo, torna-se necessário não cingir Filodemo às influências 
castelhanas ou italianas ou às tendências novelescas das narrativas 
sentimentais e de cavalaria da altura. Estas serão influências diretas e 
claramente expetáveis, se atendermos apenas ao fator da cronologia/
contemporaneidade de Camões. A leitura aprofundada dos autores 
greco-latinos permite ao hermeneuta – não só ao dedicado à obra 
camoniana – ver com outros olhos a produção literária de diferentes 
escritores e épocas. Esta realidade afigura-se-nos cada vez mais 
necessária no âmbito dos estudos de receção e no domínio dos estudos 
comparatistas, porque só deste modo se torna possível assinalar, com 
segurança, o impacto do legado clássico nas ditas literaturas modernas.

No caso de Filodemo, os vestígios da Comédia Nova verificam-se a 
vários níveis, conforme se pôde assinalar ao longo do nosso estudo. 
Pode tratar-se de uma herança indireta, pois não se sabe se Camões 
leu e recriou a obra de Menandro, mas ela existe e é importante ser 
investigada e desenvolvida. 

BIBLIOGRAFIA

EDIÇÕES, TRADUÇÕES E COMENTÁRIOS

Anastácio, V. (2005), Teatro Completo de Camões, Porto.

Caeiro, A. C. (2004, reimpr. 2015), Aristóteles. Ética a Nicómaco, Lisboa.

Camões, L. de (1956), Obras Completas. Volume III. Autos e Cartas. (com prefácio e 
notas do Prof. Hernâni Cidade), Lisboa.



140

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Camões, L. de (2020), Obras Completas de Luiz Vaz de Camões. III Volume. Teatro.  (or-
ganização, introdução e notas de Maria Vitalina Leal de Matos, e fixação 
de texto e glossário de Vanda Anastácio), Silveira.

Silva, M. F. (2007), Menandro. Obra Completa, Coimbra/Lisboa.

ESTUDOS

Almeida Pavão, J. (1984), Temas Camonianos, Ponta Delgada.

Bañuls Oller, J. V., Morenilla Talens, C. (2009), “Menandro o la Nueva Comedia 
Politica”, Literatura: teoría, historia, crítica 11: 83-130.

Bernardes, J. A. C. (2011), “Auto de Filodemo”. In V. M. Aguiar e Silva (Coord.), 
Dicionário de Luís de Camões, Lisboa: 918-919.

Wiles, D. (1991), The Masks of Menander. Sign and meaning in Greek & Roman Per-
formance, Cambridge.




