
141

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

https://doi.org/10.14195/2183-7260_70_7

UM VILANCETE RECÉM­
‑DIVULGADO DE LUÍS DE CAMÕES*
A NEWLY REDISCOVERED VILANCETE BY LUÍS DE CAMÕES

FELIPE DE SAAVEDRA

UNIVERSIDADE DE CIÊNCIA E TECNOLOGIA DE MACAU

FILIPEDSES@MUST.EDU.MO / SAAVEDRA@CAMONIANOS.PT

HTTPS://ORCID.ORG/0000-0001-6667-417X

TEXTO RECEBIDO EM / TEXT SUBMITTED ON: 23/08/2025

TEXTO APROVADO EM / TEXT APPROVED ON: 09/12/2025

Resumo: Foi revelada ao público recentemente uma composição 
ao divino creditada a Luís de Camões no manuscrito que a conserva, o 
vilancete Duas grandes marauilhas / Vede se Vio Creatura1. Neste pequeno 
poema devocional confluem três temas mariânicos, populares nas 
letras e nas artes da época: o da Virgem lactante com o Menino, o do 
símile entre o leite e o sangue, e o da lactação dos santos e dos crentes, 
que eram cultivados nos hinários e na liturgia, bem como nas hagio-
grafias e nas iconografias bernardiana e agostiniana. Os três motivos 
forneceram a matéria poética com que foi elaborada esta síntese, que 
dialoga muito de perto com outro poema identificado como sendo 
também de Camões, intitulado a Elegia à Paixam de Christo N. Senhor2, 
permitindo ampliar o perfil do poeta como compositor de hinos sacros.

Palavras-chave: Camões, f luidos corporais, poesia devocional, 
diálogo interartes.

* Pesquisa financiada pelo Projeto # FRG-25-029-UIC: A poesia de Camões – estudo, 
tradução e publicação, U.C.T.M. / M. U. S. T., com a assistência da Biblioteca da Ajuda.

1 Camões: <1580.

2 Camões 1616: 11r-14v.

mailto:filipedses@must.edu.mo
https://orcid.org/0000-0001-6667-417X


142

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Abstract: A devotional poem, the villancico Two Great Wonders 
/ See if anybody has seen, credited to Luís de Camões in its extant 
manuscript, was recently revealed to the public. This short devotional 
poem combines three Marian themes, popular in the literature and 
arts of the time: those of the Virgin Mary nursing the Infant Jesus, 
the pairing of milk and blood, and the lactation of the saints and 
worshipers, which were transmitted in hymnals and liturgy, as well as 
in Bernardine and Augustinian hagiographies and iconography. These 
three motifs provided the poetic material with which this synthesis 
was crafted, dialoguing closely with another poem also credited to 
Camões, Elegy to the Passion of Christ Our Lord, allowing us to better 
appreciate the poet as a composer of sacred hymns.

Keywords: Camões, bodily fluids, devotional poetry, interchanges 
between poetry, music and painting.

A FONTE MANUSCRITA

O vilancete Duas grandes marauilhas / Vede se Vio Creatura está 
preservado no códice manuscrito BA 51-II-42 da Biblioteca da Ajuda, 
proveniente da Biblioteca da Congregação do Oratório. Na página 
inicial figura uma anotação de posse ostentando a data de 1672.

Os textos que ali se conservam mereceram a atenção de Arthur 
Lee‑Francis Askins ainda nos anos sessenta, e têm vindo a ser estu-
dados por investigadores portugueses e espanhóis, entre eles José 
Adriano de Freitas Carvalho, Fernando Bouza e Fernando Herrera 
de las Heras. O códice carece ainda de um estudo codicológico, e a 
datação da atividade dos copistas permanece incerta:

Já BA 51-II-42, manuscrito misto de prosa e verso, onde sur-

gem sonetos atribuídos a Frei Agostinho da Cruz («Duro ferro, 

cruel lança homicida»), a Diogo Bernardes («Não seja hoje o sol de 



143

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Códice BA 51-II-42 da Biblioteca da Ajuda, 16r., nº.7, cedência da BA/PNA.



144

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

luz avaro»), a Vasco Mousinho Quevedo Castelbranco («Quando 

as cerúleas ondas no mar alto»), por entre muitos outros poemas 

anónimos, a sua datação não é fácil. Por um lado, alguns dos tex-

tos em prosa referem-se a acontecimentos ocorridos entre 1570 e 

1580; por outro lado, em caligrafia e tinta que parecem distintas, 

registam-se poemas de autores seiscentistas, como Barbosa Bacelar 

(Cunha 2011: 31-32, n. 43).

O vilancete é a única composição com autoria creditada a Camões 
extante naquela recolha3, e dele não foi ainda identificado outro teste-
munho. Nuno Júdice interessou-se pelo texto assim que o encontrou 
em 1976, e divulgou-o em 20224, deixando algumas pistas de leitura 
como contributo inicial para o aprofundamento da pesquisa.

DUAS GRANDES MARAUILHAS / VEDE SE VIO CREATURA

[16]
[nº 7.]

Camoẽs

		  Duas grandes marauilhas
		  de que se espantão os Ceos
		  parir Virgẽ e nascer Deos

		  Vede se Vio Creatura
5		  tal caso ou se aconteçeo
		  Deos de quẽ tudo nasçeo
		  nascer duma Virgẽ pura

3 Camões <1580: 16r.

4 Júdice 2022, com errónea disposição das estrofes; cf. também Saavedra 2025a.



145

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

		  Poeis Virgem paristes Vos
		  tanto bem
10		  daẏ do peito leite a quẽ
		  Co seu nos da sangue a nos

		  Ambos ordenaeis a lus
		  que a todo mundo aproueite
		  Vos só no colo co leẏte
15		  elle cõ o sangue na crus

		  Poeis Virgem nasçe de Vos
		  tanto bem
		  daẏ do peito leite a quem
		  cõ sangue nos salua a nos:

ESQUEMA RIMÁTICO

ABB CDDC EfFE GHHG EfFE

DESCRIÇÃO

Versos em arte menor com rima soante e duas ocorrências de verso 
em pé quebrado trissilábico, próprios do género5. No mote, Ceos e Deos 
seriam rima soante, já que palavras como “Deus eram pronunciadas, 
no português antigo, com um e aberto”6.

5 “Dez vilancetes apresentam pés quebrados, colocados em posições alternadas e não 
regulares; alternam-se, também, entre trissílabos e tetrassílabos”, Fernandes 2017: 45.

6 Fonte 2011: 1.



146

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

A estrutura contempla dois pares de estrofes. O segundo compo-
nente destes pares é repetido, com ligeira variação nos primeiro e 
quarto versos. Tal estrutura poderia destinar-se à entoação por dois 
coros, em que um responderia ao outro.

Apenas a primeira estrofe das glosas desenvolve o tema do mote, 
que é o do mistério da Encarnação. As três seguintes elaboram o símile 
entre o leite da Virgem e o sangue de Cristo, ambos dadores de vida.

VARIANTES GRÁFICAS

3, 7: Virgẽ ≠ 8, 16: Virgem
10, 18: leite ≠ 14: leẏte
11, 14: co ≠ 15: cõ o – nos versos 11, 14 há o uso de “co” por razões 

métricas, resultando da crase entre a forma apocopada de “com” e a 
vogal do artigo, que as mesmas razões métricas impediriam no v. 15.

COMENTÁRIO

3: “nascer Deos”, 6/7: “Deos de quẽ tudo nasçeo / nascer” – dentro do 
sistema religioso cristão, o nascimento de Deus adquire o sentido para-
doxal de um impossível/possível; nas religiões antigas do Mediterrâneo 
os deuses eram gerados e nascidos, não sendo, portanto, eternos, mas 
eram imortais; em oposição, o Deus cristão é eterno, e, contudo, morre.

8, 16: a variante Poeis pode refletir a pronúncia regional nortenha 
do ditongo oi realizado oralmente como tritongo uei.

12: A luz tem sentido salvífico, e ordenar evoca ordenhar, extrair o 
leite, ambos derivando de ordināre, o segundo por via de *ordiniāre7. A 
forma ordenhar está documentada na Ecgloga chamada Liarda, transmitida 

7 Nascentes 1955: 366.



147

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

pelo Cancioneiro de Cristóvão Borges8. Os versos 12/13 sugerem pois: vós 
ofereceis-nos a redenção através da dádiva do luminoso leite do vosso seio.

A VIRGEM LACTANTE COM O MENINO

Dos temas presentes no vilancete, o da Virgem lactante é o mais antigo. A 
água das fontes sagradas apolíneas, e o vinho no dionisismo, tiveram grande 
peso nas religiões e na poesia da Antiguidade greco-romana. O leite, ainda 
que presente em narrativas importantes como a da Via Láctea sobre o de 
Juno, a de Amalteia quanto ao da cabra, ou a de Rómulo e Remo a propósito 
do da loba, parece não ter granjeado importância equiparável àquela de 
que usufruiu em outras civilizações antigas, nomeadamente nas da Índia, 
do Oriente Próximo e do Egito antigo, onde era reverenciado e associado 
a várias divindades: “Several deities, such as Hesat, Isis, Mehet-wrt and 
IAt (IAt) were linked to milk”9. De facto, no mundo clássico não existe um 
deus ou uma deusa do leite, ou a ele associado consistentemente, e “Milk 
seems to have had a very limited role in classical religious practices. It 
was occasionally used as a libation in purification rites…”10.

O culto cristão apropriou-se do vinho na Eucaristia como sucedâneo do 
sangue: “Baccho transformara a água em vinho [...] como Cristo o faz nos 
odres de Canaã, prenunciando a transformação seguinte, a do vinho no 
seu próprio sangue”11. A nova religião valorizou também discursivamente 
o leite. Como exemplo, “Tertullian notes with pride that [Caracalla] was 
‘raised on Christian milk’ (lacte Christiano educatus) by his attendants in 
the imperial court”12.

8 Borges 1979: 48v.

9 Mohamed 2017: 32.

10 McCormick 2012: 107.

11 Camões 2022: 238.

12 Penniman 2017: 9.



148

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

A expansão do culto mariano reforçou o valor simbólico do leite, 
que ganhou propriedades salvíficas, a par dos outros líquidos sagrados 
ou consagrados:

[...] the nourishment the Virgin/Theotokos provided for the in-

fant Jesus as being similar in nature to that which He himself offers 

to humankind, according to John 6. 35, among other sources: “I am 

the bread of life. He who comes to Me shall never hunger, and he 

who believes in Me shall never thirst”. Such expressions involving 

food with reference to Christ are recurrent in the Gospels – he was 

also thought as bread, the true vine ( John 15.1), and the water of 

everlasting life ( John 4.14) (Draghici-Vasilescu 2016: 3).

Na cristandade oriental, e depois na ocidental, foram elabo-
radas inúmeras representações pictóricas da Virgem lactante, bi- e 
tridimensionais:

Called the Galaktotrophousa, or ‘she who nourishes with milk’ 

in the eastern Christian tradition, examples appear throughout the 

mediaeval world, as Late Antique Coptic secco paintings [...], post-

-Byzantine Cretan icons, thirteenth-century Armenian manuscript 

illuminations and a German statuette of c. 1300, to name only a 

few. The earliest significant body of representations of this subject 

comes from Late Antique Egypt (Bolman 2016: 13).

A origem desta invocação da Virgem no Egito cristão poderia ter-se 
devido ao propósito de com esta representação se procurar substituir a 
anterior figuração de Ísis com Hórus: “Isis is, therefore, often pictured 
with Horus seated on her lap with his head near her exposed breast, 
or nursing at her breast. Such an image is termed Isis lactans”13.

13 Rancour-Laferriere 2018: 150.



149

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Na raiz bíblica do tema encontram-se as palavras de uma admi-
radora anónima de Maria, dirigidas a Cristo: beatus uenter qui te 
portauit, et ubera quae suxisti, “bendito seja o ventre que te carregou, 
e os peitos que sugaste”, Lucas 11:27. O contexto é problemático pela 
resposta que esta mulher recebeu do Filho, mas os termos físicos, e 
mesmo fisiológicos, que dariam forma ao panegírico de Maria estavam 
lançados. Na Península Ibérica encontramos nas Cantigas de Santa 
Maria do século XIII um pedido à Virgem para que ela que interceda 
pelos pecadores junto do Filho, usando como poderoso elemento de 
persuasão aqueles peitos onde ele mamara: “móstra-ll’ as tas tetas 
santas que houv’ el mamadas”14.

Após ter conhecido uma grande voga, a representação da 
Virgo lactans entraria em declínio nos espaços artíst icos da 
Reforma, onde o culto mariano foi desencorajado, e igualmente 
da Contrarreforma:

Therefore the decline of images showing the nursing Madonna 

in the late sixteenth century is unsurprising if taking into consi-

deration the Council of Trent and all the treatises produced under 

its influence that strongly condemned nudity and inappropriate 

subjects in religious art (Schaefer 2014: 46).

Um novo pudor em figurar os seios descobertos da Virgem surgiu 
como reação ao realismo das representações pictóricas a partir do 
Renascimento, consideradas demasiado próximas da carne: “As a 
result, painters that as of the end of the fifteenth century chose 
to depict the iconographic type of the Madonna lactans tried not 
to show too much f lesh to avoid impure thoughts”15.

14 Guardiola 2022: 6.

15 Schaefer 2014: 42.



150

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

O TEMA DA INGESTÃO DO SANGUE

A leitura aprofundada do vilancete requer o paralelo com outras 
composições de Camões que lhe são próximas. É na Elegia à Paixam de 
Christo N. Senhor que Camões demonstra conhecer bem um hino à cruz, 
o Lignum vitae quaerimus, conhecimento esse que é também patente 
no vilancete. No hino medieval e na elegia de Camões glosa-se um 
segundo motivo, o da ingestão do sangue de Cristo enquanto sentido 
literal da Eucaristia. Pedro Damião, no século XI, escrevia: Libet pretio-
sissimum sanguinem in ore meo suscipere distillantem, ou seja, “gostaria 
de receber esse sangue preciosíssimo a gotejar na minha boca”16. No 
Tabernáculo Chiarito, de c. 1340, o sangue irradia com grande riqueza 
gráfica do umbigo de Cristo para a boca dos apóstolos, e ainda para a 
de um crente presente no ato eucarístico: “The composition shows the 
Apostles receiving Communion from rivulets of blood that emanate 
from Christ’s”17.

Receber-se a vida eterna pela ingestão do sangue de Cristo na 
Eucaristia foi então equiparado ao ato de dar vida ao lactente através 
do leite materno, símile formulado no Lignum vitae quaerimus, hino 
destinado às oitavas da Virgem, De sancta cruce et Beata Maria Virgine 
sive Sequentia per octavam nativitatis Beate Mariae Virginis, que teria sido 
composto pelo francês Philippe de Paris, falecido em 123618, ou, segundo 
outra proposta, durante o século XIV. A base de dados Mirabileweb 
(s/d) apresenta a lista de manuscritos e de impressos onde este hino 
circulou. A primeira publicação moderna não é a indicada de 1856, e 
sim a do editor anónimo do periódico The Ecclesiologist, que o imprimiu 
em 1853 como Sequentiæ Ineditæ, obtido no Missale Morinense de 152019.

16 O’Connel 1985: 30.

17 Fricke 2013: 58.

18 Rancour-Laferriere 2018: 105.

19 Anon 1853: 233-234.



151

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Na sua obra de restauração do canto gregoriano, Prosper Guéranger 
inclui-lo-ia no Sábado da Semana Santa:

En ce jour du Samedi, lisons à la louange de Marie affligée cette 

touchante Séquence que l’on trouve dans les livres d’Heures du xvi 

siècle, et dans laquelle l’hommage rendu à la sainte Croix s’unit à celui 

que le chrétien rend à la Mère des douleurs (Guéranger 1911: 230).

A notação musical foi publicada pela abadia de Solesmes em 190220. São 
estes os versos relevantes para este estudo, com o texto de Guéranger21:

Fructus per quem vivitur 
Pendet, sicut creditur, 
Virginis ad ubera.

Et ad Crucem iterum, [...]

O fruto que dá a vida 
está, como acreditamos, pendurado 
ao peito da Virgem [mamando].

E foi depois pendurado na cruz [...]

Hic Virgo puerpera, 
Hic Crux salutifera: 
Ambo ligna mystica.

Tanto a Virgem parturiente, 
Como a Cruz salvadora, 
Ambos são lenhos místicos.

Positus in medio, 
Quo me vertam nescio. 
 
In hoc dulci dubio 
Dulcis est collatio.

Colocado entre os dois, 
Não sei qual deles escolher. 
 
E nesta doce dúvida, 
É doce compará-los.

Hic adhaerens pectori, 
Pascitur ab ubere. 
 
Hic affixus arbori, 
Pascit nos ex vulnere.

Aqui, agarrando-se ao peito dela, 
Ele alimenta-se dos úberes. 
 
Ali, pregado ao madeiro 
Ele alimenta-nos com as suas feridas.

20 Solesmes 1902.

21 Guéranger 1911: 230-231.



152

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Crux ministrat pabula, 
Fructu nos reficiens. 
 
Mater est praeambula, 
Fructum nobis nutriens.

A Cruz serve-nos o alimento, 
curando-nos com o seu fruto: 
 
A Mãe o precedeu, 
Ao nutrir para nós este fruto.

O hino combina harmoniosamente os temas da Virgem lactante e 
da Virgem parturiente com o da ingestão do sangue do Filho, podendo 
ser a fonte comum do vilancete e da elegia pascal de Camões.

O louvor da Cruz como árvore da vida era um tema favorito da 
iconografia franciscana: “Dalla croce-albero derivano senza dubbio, 
in ambito francescano, nella scia del Lignum vitae di Bonaventura 
(intorno al 1260), gli alberi della croce”22. Em Lignum vitae quaerimus, 
Maria é vista também como a outra árvore da vida, a par da Cruz. Ela 
foi a árvore que deu como fruto o Salvador, e é louvada tal como o 
santo lenho que frutificou na salvação: “Already, it is clear that there 
is not a single Tree of Life, but two”23.

Nas Endechas à Virgem soberana, de Diogo Bernardes24, há uma profusão 
de metáforas arbóreas para a Virgem, a par das florais: “Sois Cedro em 
Libano / Em Cades sois palma (vv. 17-18), Platano em ribeira / Em campo 
fermoso / Fermosa oliueira” (vv. 22-24). Note-se ainda o paralelo entre 
o primeiro verso do vilancete de Camões “Duas grandes marauilhas” 
e esta estrofe da composição de Bernardes, “De tal marauilha / Não 
me marauilho, / Pois sois mãy, & filha / De Deos vosso filho” (vv. 9-12).

Num soneto de atribuição credível a Camões, afirma-se que a Cruz 
é “fonte viua de liquor preçioso”25.

São estas as alusões aos versos do hino Lignum vitae quaerimus no 
vilancete Duas grandes marauilhas / Vede se Vio Creatura:

22 Ulianich 2007: 63.

23 Rancour-Laferriere 2018: 107.

24 Bernardes 1594: 34v-35v.

25 Borges 1979: 23v.



153

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Hic Virgo puerpera, Poeis Virgem paristes Vos (v. 8).

Pascitur ab ubere. daẏ do peito leite... (vv. 10, 18).

Pascit nos ex vulnere. Co seu nos da sangue a nos (v. 11).

Crux ministrat pabula, elle cõ o sangue na crus (v. 15).

A LACTAÇÃO DOS SANTOS

A par destes dois motivos originou-se o da ingestão do leite da 
Virgem, em paralelo ou complemento à do sangue do Filho. Esta 
narrativa foi inicialmente associada a

[...] São Bernardo de Claraval, de cuja lenda faz parte o ter bebi-

do o leite da Virgem, quer diretamente do seio, quer por um fio de 

leite que corre da teta (usando a palavra de Camões) para a boca, 

como é reproduzido em inúmeras pinturas a partir da Idade Média, 

quando surge a lenda ( Júdice 2022: 7).

Não se sabe como este tema iconográfico se teria originado, ou 
não se identificou ainda a fonte dele, mas mesmo que os primeiros 
testemunhos hoje disponíveis sejam “pictorial representations, these 
would only have been understood by those who knew the story that lay 
behind them, and they most likely depended on a literary tradition”26. 
O caso de Bernardo foi o mais célebre, ainda que houvesse notícia de 
outras ocorrências de místicos que bebiam o leite da Virgem a partir 
de estátuas ou de aparições: “There are many other cases of mystics, 
both men and women, receiving milk either produced by their own 
bodies (through God’s grace) or by being fed on it”27.

26 France 2011: 329.

27 Draghici-Vasilescu 2018: 40.



154

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

O recurso retórico do dubito, ou “eu hesito”, entre a oferta da Mãe e 
a do Filho, já presente no Lignum vitae quaerimus, viria a ser incorporado 
neste episódio.

A par da atribuição a Bernardo, a representação pictórica do dubito 
passou a ser crescentemente associada a Agostinho de Hipona, com a 
representação mais antiga hoje conhecida sendo “un’incisione databile 
all’ultimo quarto del XV secolo, la cui unica impressione rintracciata è 
conservata nella Biblioteca Palatina di Parma”28. Para o padre Valder-
rama a atribuição a Agostinho estava amplamente consagrada, pois 
refere-a não menos do que quatro vezes 29. Mas Jean Pien expressou 
dúvidas quanto à duplicação das atribuições a Bernardo e a Agostinho, 
optando por creditar aquelas palavras ao hiponense:

Em <Antonius> Hiepius li, e é também aceite pela tradição, que 

Cristo apareceu a Bernardo com a sua mãe; e com o santo no meio, como 

que competindo, ofereceram-lhe juntos sangue e leite, o sangue como 

remanescente da ferida de Cristo, o leite proveniente do seio da Virgem, 

ambos celestes, ambos irradiando e fecundando a boca de Bernardo.

Então, de facto, o santo, estimado por ambos, e igualmente não 

se sentindo iludido por nenhum deles, irrompeu finalmente naquelas 

palavras comummente atribuídas a Agostinho: Aqui me alimento da feri-

da: aqui me amamento do peito. Colocado no meio, não sei para onde me virar.

Mas isso, creio eu, está mais ligado à devoção de mentes piedo-

sas do que à verdade da questão ou a um acontecimento paralelo: e 

não vejo qualquer conhecimento desta tradição em nenhum outro 

autor comprovado [...] (Pien 1739: 208).

Tanto a adscrição do motto ao abade de Claraval, como a mais 
difundida ao bispo de Hipona, acharam fortuna na pintura europeia, 

28 Pittiglio 2015: 16.

29 Valderrama 1612: Prol. II, 103, 123, 338.



155

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

com destaque para a f lamenga e a espanhola. Há representações da 
lactação de Bernardo pela Virgem, ainda sem as palavras do dictum, 
desde o século XIII:

With regard to his vision, it was of a statue in which Mary is-

sued milk from her breast in order to heal an eye ailment Bernard 

suffered from. In other variants of the account concerning this 

mystical happening, the saint knelt down in front of such a statue 

and asked the Virgin, “Show yourself to be a mother!” Afterwards, 

while he was in prayer or in a dream, she responded by pressing her 

breast and nourishing him with her milk. The story went across 

Europe and was iconographically represented in various periods 

especially in Spain and Belgium. In the former country that happe-

ned as early as 1290 through the hands of the Master of La Palma 

(Draghici-Vasilescu 2016: 9).

E Agostinho aparece com estes dizeres pelo menos desde c.1508:

...una pintura del boloñés Francesco Raiboldini [i. e. Raibolini], 

conocido asimismo como Francesco Francia (1451-1517). A este maes-

tro se debe el magnífico cuadro dedicado a la figura de Sant’Agostino 

fra il sangue di Cristo e il latte della Vergine [...] En las filacterias 

que rodean la figura del santo puede leerse una versión ampliada 

del dictum: “Hinc ab ubere lactor, hinc a vulnere pascor. Positus in 

medio quo me vertam nescio, dicam ergo: Jesu, Maria, miserere” 

(Ponce 2014: 178-179).

A representação de Agostinho como protagonista do dilema 
inspirou, entre outros, pintores da craveira de El Greco, Rubens e 
Murillo30.

30 Ponce 2014: 183, 185, 189.



156

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Agostinho, tido como o santo da hesitação, inspirou os espíritos 
dilacerados pela indecisão, e este dictum, legítimo ou não, servia à 
perfeição como expressão sintética e retórica desse “não saber para 
onde me voltar”, que viria a encontrar eco em Petrarca. Mas Camões 
não tomou esse caminho nem no vilancete nem na elegia pascal, e 
mesmo partindo de Agostinho optou resolutamente por um registo 
devocional no primeiro, e parenético na segunda.

A PROPÓSITO DE AGOSTINHO: CAMÕES E A CIDADE DE DEUS

Foi em 1668 que Agostinho de Hipona surgiu duplamente associado 
à obra de Camões. Na edição da terceira parte das Rimas por D. Alvarez 
da Cunha, na rubrica de uma elegia em acróstico Juízo extremo, horrífico, 
e tremendo, o original desta versão, feita a partir do latim, era assim 
identificado: “Traducção dos Versos Propheticos da Sibilla Erithrea, 
que refere Santo Agostinho [no] l[ivro] 18 c[apítulo] 23 da Cidade de 
Deos, nos quaes pellas primeiras letras se lem Iesu Christo Filho de 
Deos, & Salvador”31.

Agostinho apresentara no De Ciuitate Dei uma versão latina das 
palavras gregas da Sibila na qual o acróstico resultava defeituoso, 
circunstância em que ele se deteve pormenorizadamente32. E Camões 
optou por recriar essas mesmas dificuldades que o tradutor latino 
experimentara com a letra grega Υ do acróstico nos vv. 5, 18, 19. Para 
o efeito supôs um estorvo, que lhe seria facilmente contornável, agora 
com a letra portuguesa H, originando assim desacertos nos vv. 6, 15, 
28, exatamente o mesmo número dos três versos problemáticos da 
versão recolhida por Agostinho.

31 Camões 1668: 40-41.

32 Agostinho 1955-II: 613-614.



157

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Se o poeta comprovava desta forma o seu rigor e virtuosismo, e talvez 
agudeza e sentido de humor, os editores contemporâneos, inscientes de 
tais subtilezas e convencidos de que Camões não comporia um acróstico 
defeituoso, talvez por não terem compulsado o modelo latino do De Ciuitate 
Dei, terão tomado por um vício formal o que era uma engenhosa recriação, 
descartando como espúrios estes tercetos que têm uma atribuição positiva 
ao poeta, e nenhuma outra foi encontrada até hoje a contrariá-la.

A segunda instância em que nesse ano foi estabelecida a ligação 
entre Camões e Agostinho foi na Chronica da Ordem dos Conegos Regrantes 
do Patriarcha S. Agostinho pelo cónego Dom Nicolau de Santa Maria, 
que no volume II evoca a vida de Dom Bento de Camões, tio paterno 
do poeta e Prior-Geral do mosteiro de Santa Cruz de Coimbra, cidade 
onde residia a família de Camões 33.

Embora Santa Maria nada dissesse sobre a educação do jovem 
Luís no mosteiro, legitimamente se inferiria que, estando aquele 
religioso à frente dos destinos, quer dos agostinhos de Coimbra, quer 
da universidade recém-transferida para aquela cidade em 1537 (ambos 
os mandatos vitalícios, desde 1539 até ao falecimento de Dom Bento 
em 1547), o tio teria tomado a seu cargo a educação humanista e espi-
ritual do sobrinho, muito provavelmente destinando-o aos estudos de 
teologia e à vida eclesiástica, talvez mesmo putativo herdeiro do trono 
prioral, algo comum entre tios e sobrinhos. Porém, Luís entenderia a 
seu tempo não ser esse o melhor emprego a dar aos ubérrimos talentos 
que possuía, rumando à corte, em Lisboa, provavelmente em torno a 
1543, com os dezoito anos completos.

Tal circunstância explicaria não só a vasta cultura humanista que 
o poeta adquiriu, como igualmente a sólida componente religiosa 
de acentuado pendor agostiniano, de que ele viria também a dar 
concludentes provas.

33 Santa Maria 1668: 289-290.



158

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

O AGOSTINISMO DE CAMÕES

Numa conferência sobre Camões Poeta da Fé proferida em 1924 
na Universidade de Coimbra por ocasião do quarto centenário do 
nascimento de Camões, Mendes dos Remédios interrogava-se quanto 
ao descaso a que até ali tinha sido votada a poesia sacra de Camões: 
“Porque não terá sido posta até hoje no destaque merecido esta faceta 
do talento Camoniano?”34.

Quase como resposta, saía em 1926, dois anos após a publicação da 
conferência de Remédios, uma obra que viria a abrir aqueles caminhos: 
Camões e o platonismo de Miranda de Andrade, estudo que se conta entre 
os primeiros trabalhos sobre Camões apresentados a concurso para 
provas académicas em Portugal. Sob a influência de Leonardo Coimbra 
e dos mestres da Faculdade de Letras do Porto, a quem o autor dedica 
esta tese de licenciatura, Andrade afirmava propor pela primeira vez 
nos estudos camonianos que o agostinismo fora uma das vias de acesso 
ao platonismo pelo poeta35. Salientando o pioneirismo desta indagação, 
“Não nos consta que alguém tivesse já abordado o assunto da hipótese 
que vamos expor”36, Andrade modalizava que “Não nos persuadimos, 
todavia, que fôsse a obra de Santo Agostinho a única fonte do plato-
nismo do poeta”37, admitindo igualmente a via petrarquista: “Dessa 
forma, por mais duma vez os belos espíritos de Camões e de Petrarca 
se encontraram: – não só na imitação superior duma arte poética, mas 
também nas próprias fontes de pensamento e objecto de estudo”38.

Para argumentar a tese da via agostiniana para o platonismo, 
Andrade regressou à leitura por Camões do De Ciuitate Dei documentada 

34 Remédios 1924: 3.

35 Andrade 1926: 66-77.

36 Andrade 1926: 66.

37 Andrade 1926: 77.

38 Andrade 1926: 70.



159

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

no acróstico Juízo extremo, horrífico, e tremendo, do qual apresenta a 
versão castelhana de Antonio de Roys y Roças de 1626, na verdade de 
1614, com uma versão latina mais corrompida39. Mas, a propósito da 
composição de Camões inspirada no salmo Super f lumina Babylonis40 e 
conhecida como Sobre os rios que vão41, é surpreendente que Andrade 
não refira o agostinismo que ressuma destas redondilhas, nomeada-
mente quanto à doutrina da pátria celeste42. Tal presença ficaria para 
António José Saraiva assinalar, afirmando em 1959 que “O pensamento 
que efectivamente domina estas redondilhas não é o de Platão, mas 
o de Santo Agostinho, e o platonismo de Camões nestas redondilhas 
não vai, todavia, além do de Santo Agostinho”43. A restrição “nestas 
redondilhas” salvaguarda as instâncias de platonismo não interme-
diadas pela obra do hiponense em outras composições de Camões: 
confira-se, i.a., o uso da expressão “materna sepultura”44.

Andrade convoca ainda uma passagem da epístola A dom Antonio de 
Noronha, sobre o Desconcerto do mundo45, e refere-se mais detidamente à 
Elegia à Paixam de Christo N. Senhor46, além das oitavas a Santa Úrsula, D’ũa 
fermosa virgem e esposada, estas, porém reivindicadas por Diogo Bernardes, 
que as publicou como sendo dele em Varias Rimas ao Bom Iesus... 47.

39 Roys 1614: 560-561.

40 Com o número 136 na Septuaginta e na Vulgata, o cântico conheceu ampla fortuna 
na literatura portuguesa, veja-se Rodrigues 1985: 241, n. 2.

41 Camões 1595: 135r-139r. com copiosa bibliografia em Rodrigues 1985: 242, n. 8.

42 Andrade 1926: 91.

43 Saraiva 2024: 128, 129.

44 Saavedra 2025b: 41.

45 Camões 1595: 60v-65r.

46 Camões 1616: 11r-14v. Apenas quando contribuem positivamente para o esclare-
cimento do conteúdo e circunstâncias das composições, optou-se pela referência não 
pelo incipit, como é regra geral, mas pelos títulos que constam nas rubricas, que aliás 
lhes podem ter sido atribuídos pelo poeta.

47 Uma atribuição controversa, dado o próprio Bernardes admitir que os versos 
corriam manuscritos sob o nome de outro autor (Bernardes 1594: 58). João Franco Bar-



160

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

CAMÕES SALMISTA

Miranda de Andrade publicaria mais tarde umas Notas camonianas, 
nas quais regressava à relação entre ‘Camões e Santo Agostinho’48, e 
onde era lembrada a tentativa de tradução dos salmos penitenciais 
por Camões, mencionada por Pedro de Mariz:

Mas tam pobre sempre, q̃  pedindolhe Ruy Diaz da Camara, fidal-

go bem conhecido, lhe traduzisse em verso os Psalmos Penitenciaes: 

& não acabando de o fazer, por mais que para isso o estimulaua, se 

foy a elle o fidalgo, & perguntandolhe queyxoso, porque lhe não 

acabaua de fazer o que lhe prometera hauia tanto tempo, sendo 

tam grande Poeta, & que tinha composto tam famoso Poema: elle 

lhe respondeo [...] que agora não tinha espirito nem contentamento 

para nada: Porque aly estaua o seu Iào, que lhe pedia duas moedas 

para caruão, & elle as não tinha para lhas dar (Mariz [s/f], apud 

Camões 1613).

Embora não seja possível saber se Camões chegou a terminar esta 
tradução dos salmos, eles haviam merecido a particular preferência de 
Agostinho, que os escolhera para com eles se despedir da vida terrena:

Quod et ipse fecit ultima, qua defunctus est, aegritudine; nam 

sibi iusserat psalmos Daviticos, qui sunt paucissimi, de paeniten-

tia scribi, ipsosque quaterniones iacens in lecto contra parietem 

positos diebus suae infirmitatis intuebatur et legebat, et ubertim 

ac iugiter flebat (Possidius 1975, 236 [31.2]).

reto menciona as dúvidas de “muitos” (Bernardes 2008: 131, n. 77), e tanto Faria e Sousa 
(Camões 1688: 134-158) como Juromenha (Camões 1861: 319-338) incluíram as oitavas 
nas respetivas edições da obra de Camões. Maria de Lourdes Saraiva voltou a atribuir a 
Camões a autoria de “D’ũa fermosa virgem e esposada” (Camões 2002: 11-12).

48 Andrade 1980: 5-7.



161

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Assim procedeu ele durante a sua última e mortal doença, pois ha-

via ordenado que lhe copiássemos os pouquíssimos salmos penitenciais 

davídicos, e deitado na cama durante os dias da sua doença olhava e lia 

esses versos pregados na parede, chorando profusa e continuamente.

Com este testemunho sobre a tentativa de tradução dos salmos 
penitenciais por Camões, Andrade reforçava a atribuição ao poeta da 
tradução para português dos versos latinos da Sibila, Juízo extremo, horrífico, 
e tremendo. Ao mesmo tempo saía valorizado o perfil de Camões como 
tradutor: pródigo em traduzir versos de Petrarca para os engastar em 
composições próprias, teria mesmo, de acordo com Juromenha, sido o 
autor de uma versão portuguesa, conservada sem indicação de autoria, 
dos Triunfos de Petrarca, enriquecida com um comentário erudito49.

As palavras do padre Mariz não significam que a “tradução” em verso 
português dos salmos penitenciais encomendada a Camões por Ruy Diaz da 
Câmara fosse uma versão para o vernáculo daqueles sete textos da Vulgata. 
Um género literário então florescente consistia na livre recriação de salmos, 
e fora já cultivado por Dante ao compor em tercetos toscanos I Sette salmi peni-
tenziali50, e por Petrarca em prosa poética latina nos seus Psalmi poenitentiales51.

Na literatura religiosa de autores portugueses conhecem-se uns 
salmos latinos com o título Psalmi confessionales, encontrados no espólio 
do Prior do Crato e publicados em 1595 em Paris52. Segundo José Adriano 
de Carvalho, foram compostos por Frei Diogo Carlos OFM, primo coirmão 
do pretendente53, e constituem uma das “raras meditações penitenciais 
escritas por um português nos fins do século XVI”54, onde “alguma 

49 Camões 1866: 5-215.

50 Esta autoria viria mais tarde a ser debatida.

51 Alighieri & Petrarca: 1827.

52 [Carlos] 1595.

53 Carvalho 1995: 81.

54 Carvalho 1995: 68.



162

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

reminiscência de Santo Agostinho chega-lhe através de Petrarca”55. 
Rara talvez, mas não única, pois há notícia de mais versões56.

Como foi já referido, Camões recriou o salmo exílico super f lumina 
Babylonis57, de ampla fortuna na poesia europeia58, como Sobre os rios que 
vão. Transformou-o num cântico à nostalgia da pátria terrena, trasmudada 
na palinódia em saudades da pátria celeste, em termos agostinianos 59.

Mário Martins propôs em 1951 a tese da influência da suma brevia-
rium in psalterium, atribuída a Jerónimo e publicada por Migne em 188460, 
sobre este salmo de Camões61. A sugestão tem obtido acolhimento desde 
então, mas não resiste a um exame sério.

O escrito do padre Martins suscita perplexidade desde logo por nunca 
se referir a Agostinho. A teoria da reminiscência, exposta por Camões nos 
vv. 201-225 do seu salmo, mistura proposições platónicas com agostinianas, 
fazendo de Deus a sede e o lugar das Ideias, o que está muito longe de ser, 
como pretende Martins, um “platonismo rigoroso”62. Cabe lembrar que 
Agostinho adota o termo “reminiscência” para expor a própria doutrina 
e refutar os conceitos platónicos, por exemplo no De Trinitate.

Martins desinterpreta o breviarium ao confundir a queda adâmica 
com outra queda, a das almas no mundo e na carne. No breviarium diz-se 
que “embora tivéssemos caído do paraíso, por nossa culpa, recordamo-
-nos, contudo, da antiga felicidade”. E Martins tresleu: “a nossa alma 
existia noutro mundo e, por causa dum pecado, caiu ou foi desterrada 

55 Carvalho 1995: 94.

56 Carvalho 1995: 69.

57 Camões 1595: 135r-139r.

58 Martins 1951: 5-7.

59 No escopo do presente artigo cabe apenas mencionar a existência de um encor-
pado debate contemporâneo em torno deste salmo de Camões, e mais especificamente 
do trecho palinódico, para o qual se contribuirá futuramente.

60 Jerónimo 1884.

61 Martins 1951.

62 Martins 1951: 8.



163

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

para este”63. Esta proposição não está sustentada naquele tratado, como 
Martins pretende: o estatuto pós-adâmico da humanidade decaída, 
segundo o Génesis, não guarda relação com a migração das almas 
pré-incarnadas para o mundo. É a esta outra descida que Camões se 
refere: Naõ he logo a saudade / das terras onde nasceo / a carne, mas 
he de cèo, /, daquella santa cidade, / donde esta alma descendeo (vv. 
211-215)64. Não há aqui, portanto, qualquer leitura do breviarium.

Martins reconhece mesmo que a teoria da reminiscência inexiste no 
breviarium65, o que bastaria para comprometer a sua tese da influência 
daquele escrito sobre Camões. Mas após proceder a algumas aproxi-
mações circunstanciais entre o salmo camoniano e o comentário do 
breviarium, insiste na “influência directa do pseudo-Jerónimo”, logo em 
seguida por ele classificada, afinal, como “diluída, vagamente, nos versos 
das redondilhas”, concedendo mesmo que “É mais uma atmosfera do que 
coisa concreta e palpável”66. De facto assim é: as várias coincidências que 
Martins aponta, e amplifica generosamente, entre o salmo de Camões 
e o breviarium, são fruto da circunstância de que ambos, Camões e o 
comentarista, glosam a mesma fonte bíblica, sem que elas comprovem 
a tese que ele defende. Seriam um preliminar para o único argumento 
real de que Martins dispunha: a reinterpretação por Camões do muito 
questionável v. 9 do salmo hebraico, onde com felicidade retórica aqueles 
“pequenos” que haveria que esmagar contra as rochas passam a ser 
as tentações nascentes, transformando-se a ַסֶֶעַל [seh’-lah] na “pedra do 
furor”, ou metáfora de Cristo, a “pedra que veo a ser” a cabeça da Igreja. 
Igreja essa a que o poeta chama “canto”, ou pedra angular: “Quem com 
elles logo der / na pedra do furor santo, / & batendo os desfizer, / na 

63 Martins 1951: 10.

64 Camões 1595: 137v.

65 Martins 1951: 11.

66 Martins 1951: 12 e 13.



164

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

pedra que veo a ser / emfim cabeça do canto”67. A imagem é vagamente 
inspirada no salmo 117:22 (Lapidem quem reprobaverunt ædificantes, hic 
factus est in caput anguli) e usada em I Pedro II, Efésios II, 20-22, e Atos 4:1168.

Como para Martins faltaria a Camões o fulgor teológico e poético 
para chegar por si só a esta leitura alegórica da imprecação hebraica, ela 
teria de ser haurida do breviarium in psalterium, onde se afirma que Beatus 
ergo est qui statim abscidit [cogitationes], et allidit ad petram. ‘Petra autem est 
Christus’69, ou seja, “Bem-aventurado, pois, aquele que imediatamente os 
atalha [os maus pensamentos], e os lança à rocha. ‘E a rocha é Cristo’”.

Porém, a fonte de Camões como muito mais probabilidade se 
encontra nas Enarrationes in Psalmos70 de Agostinho. É aí que, chegado 
ao verso 9 do salmo 136, o pregador de Hipona questiona:

Qui sunt paruuli Babyloniae ? Nascentes malae cupiditates. [...] 

Sed times ne elisa non moriatur; ad petram elide.”Petra autem erat 

Christus” [I Coríntios 10:4]71.

O que são os pequenos da Babilónia? São as inclinações perversas 

que te nascem. [...] Mas tu receias que, esmagando-as, ainda assim elas 

não pereçam; esmaga-as então contra a rocha. ‘E a rocha era Cristo’.

67 Camões 1595: 139[138]v. Faria e Sousa chamou a atenção para este termo “canto”, 
relacionado com o ofício de canteiro e a arte da cantaria: “Canto aqui no solo quiere dezir 
piedra, mas aun piedra grande”, Camões 1688: 135; cf. Camões 1685: 354-355. Outro exem-
plo de preciosismo latinista de Camões é usar “poto” para bebida, cf. Camões 1616: 13v.

68 Cf. Rodrigues 1985: 265-266.

69 Jerónimo 1884: 1306.

70 Como bem colocou Rodrigues, que elaborou um sumário desta obra sem se ocupar 
da questão aqui em análise referente ao tratamento do v. 9 por Camões: “Mas o trecho 
da Patrística que, a nosso ver, mais influenciou Camões foi a Enarratio in Psalmos de S. 
Agostinho no respeitante ao Salmo 136 [...]. Ao lermos o que escreveu o bispo de Hipona, 
logo nos apercebemos de muitos pontos de contacto entre Camões e o seu comentário ao 
referido Salmo, que, por sua vez, contém muitos elementos que também encontramos na 
sua obra A Cidade de Deus”, Rodrigues 1985: 252.

71 Agostinho 1956: 1978.



165

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

O influxo do breviarium seria insólito e é, em todo o caso, irrele-
vante para explicar as opções teológicas e poéticas de Camões. Já a 
presença em Sobre os rios que vão dos Comentários aos Salmos do hierarca 
africano documentará mais uma inspiração agostiniana em Camões.

É por essa mesma razão que também a hipótese de Abel Araújo72, 
defendida com mais felicidade, de se fazer remontar a fonte da passagem 
de Camões à leitura da epístola XXII de Jerónimo ad Eustochium, Paulae 
filiam, deverá ser preterida.

Jerónimo foi contemporâneo e correspondente de Agostinho, e 
uns dez anos mais idoso do que o africano. Esta carta documenta a 
mesma releitura alegórica do v. 9 do salmo 136 adotada por Camões 
e veiculada por Agostinho nas enarrationes. Poderá ter sido a fonte do 
breviarium de Jerónimo, ou a ele atribuído:

Nolo sinas cogitationes crescere. Nihil in te Babylonium, nihil 

confusionis adolescat. Dum parvus est hostis, interfice: nequitia, 

ne zizania crescant, elidatur in semine. Audi Psalmistam dicentem: 

«Filia Babylonis misera, beatus qui retribuet tibi retributionem tuam 

quam retribuisti nobis. Beatus qui tenebit, et allidet parvulos tuos 

ad Petram» [Ps. 136. 8]. Quia enim impossibile est in sensum hominis 

non irruere innatum medullarum calorem, ille laudatur, ille prae-

dicatur beatus, qui ut coeperit cogitare sordida, statim interficit 

cogitatus, et allidit ad petram: petra autem Christus est [1. Cor. 104].

Na tradução de Araújo:

Nada de Babilónia, nada da confusão se eleve em ti. Mata o ini-

migo enquanto é fraco; seja a malícia sufocada en gérmen para não 

deixar crescer o joio. Ouve o Salmista que diz: «Mal-aventurada filha 

de Babilónia, feliz quem te pagar a tua paga ! — Feliz quem agarrar 

nas tuas crianças e as despedaçar, batendo-as contra a pedra! Mas 

72 Araújo 1946: 120-121.



166

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

porque é impossível que o calor inato da medula deixe de assaltar 

os sentidos do homem, louve-se, proclame-se feliz aquele que, mal 

principia a ter pensamentos impuros, logo os desfaz batendo-os 

contra a pedra; «a pedra, porém, é Cristo» (Araújo 1946: 120-121).

O argumento do nihil confusionis citado por Araújo em favor de 
Jerónimo não é concludente: que o nome Babilónia significa “confusão” 
também se lê no comentário de Agostinho ao salmo 6473.

Independentemente de se poder determinar a autoria da leitura 
cristianizada e alegórica do v. 9 do salmo 136, que poderia ser corrente 
entre os teólogos, tem mais peso para a identificação da fonte de 
Camões o comprovado e múltiplo influxo de Agostinho. Seabra Pereira, 
que historiou a descoberta do agostinismo de Camões nos estudos do 
século XX74, sugeriu que, mais do que as circunstâncias biográficas da 
educação do jovem entre os cónegos regrantes, fora a intermediação 
petrarquista a causa do influxo de Agostinho em Camões, e procurou 
“estabelecer a profunda afinidade, primeiro, e a interferência, depois, 
dos agónicos trajectos (vida e obra) de Petrarca, do seu pater Santo 
Agostinho e do seu discípulo Camões”75.

Pereira apontou para um empréstimo adicional do De Ciuitate Dei, 
especificamente do livro VIII, na Elegia à Paixam de Christo N. Senhor76, 
onde Camões contrapõe a conceção da criação cristã per verbum,  
“...só do pensamento casto e puro” (v. 45) — uma elegante formulação do 
logos joânico77 — às cosmogonias de Hesíodo (caos), de Epicuro (átomos), 
e de Tales (águas). Estes dois últimos filósofos haviam sido invocados no 

73 Agostinho 1956: 823.

74 Pereira 1984a.

75 Pereira 1984a: 441.

76 Pereira 1984b: 334-335.

77 João: 1-3: “1. No princípio era o pensamento, e o pensamento estava com Deus, 
e Deus era o pensamento. 2. Ele [o pensamento] estava no princípio junto de Deus. 3. 
Tudo dele derivou, e sem ele nada foi feito daquilo que existe”.



167

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

mesmo contexto naquela obra de Agostinho: Thales in umore, [...] Epicurus 
in atomis, hoc est minutissimis corpusculis78, que Camões traduz como “Não 
dos Atomos falsos de Epicuro / Não do largo Oceano como Tales,” (vv. 
43-44)79. Note-se em ambas as referências a preferência por Epicuro 
quanto ao postulado da teoria dos átomos, em desabono de Demócrito.

A SÍNTESE DO LEITE, SANGUE E CRUZ NO VILANCETE

A exortação à Virgo lactans para que desse o leite dela ao Filho, a 
fim de este poder salvar a humanidade, derivaria de representações 
pictóricas e de obras musicais como as que foram referidas, ou de outras 
nelas filiadas, com as quais o poeta estaria familiarizado. Se há ecos do 
Lignum vitae quaerimus no vilancete, como já foi destacado, inexistem nele 
os da posteridade do dubito na iconografia bernardiana e agostiniana, 
pois, ao contrário de Agostinho, no vilancete o orante não formula a 
dúvida retórica, e não sopesa as duas ofertas de leite e de sangue que 
lhe são feitas, nem pede ou deseja uma gota do virgíneo licor.

Mas a temática da ingestão do sangue presente no hino Lignum vitae 
quaerimus, bem como as palavras do dictum de Agostinho, eram conhe-
cidas de Camões, que as vai glosar na Elegia à Paixam de Christo N. Senhor:

Lignum vitae quaerimus (LV) e o 
dictum de Agostinho (DA)

Elegia à Paixam de Christo N. Senhor

Pascit nos ex vulnere (LV) 

hinc a vulnere pascor (DA)

Para o mismo Adão [a humanidade], 
que ally bebia 
Na fonte [de sangue], que do peito lhe 
manaua. (vv. 158-159)

Jesu, Maria, miserere (DA) Ε respondão os Ceos, IESVS MARIA. 
(v. 193)

78 Agostinho 1955-I: 222.

79 Camões 1616: 11v.



168

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

A elegia e o vilancete dialogam entre si: se bem que nos vv. 148-153 
da elegia, onde se refere o leite da Virgem, o orante não solicite uma 
gota desse leite para si próprio, pois apenas pede à Mãe que aleite 
o Filho com o “liquor suaue, & claro”, replica ali o motivo que está 
também explícito no vilancete, “daẏ do peito leite a quem / cõ sangue 
nos salua a nos” (vv. 18-19). Pede o enunciante igualmente que acorra 
“A dar tetas puras ao cordeiro” (v. 152). Nos vv. 158-168, onde se passa 
ao louvor do sangue de Cristo, o “liquor salutifero” (v. 166), é formu-
lado um segundo pedido, também este dirigido à Mãe, para que seja 
concedida ao orante uma gota do precioso sangue, pedido este que 
se encontra in nuce nos versos do vilancete.

Camões faz desta passagem da elegia um aditamento mariânico, uma 
vez que o sangue não é pedido pelo enunciante diretamente a Cristo, mas 
indiretamente, por via da intercessão da Virgem sua Mãe: “D’essa fonte 
sagrada, e peito santo [de Cristo vosso Filho] / Me alcançai hũa gota [de 
sangue], com que laue / A culpa, que me agraua,80 & pesa tanto.” (vv. 
163-165). “Do liquor salutifero, & suave / Me abrangey, com que mate 
a sede dura / D’este mundo tão cego, torpe, & graue.” (vv. 166-168). O 
poeta propugna nestes versos não apenas o sentido literal da Eucaristia 
à luz do dogma católico da transubstanciação, como já foi referido, mas 
invoca igualmente a intercessão de Maria para a salvação do pecador. 
Maria é a “terceira”, ou seja, a intermediária da redenção: “Da humana 
Redempçaõ nace a Terceira” (v. 5), tal como é saudada por Camões num 
soneto dedicado à natividade de Maria, Aponta a bella Aurora, Luz primeira81.

No vilancete Si puede el hombre a dios comer, de Dom Pedro de Cristo 
(c.1551-1618), composto no mesmo Mosteiro de Santa Cruz de Coimbra 
onde Camões estudou, também se encontra uma formulação literal 
da Eucaristia82.

80 Por lapso imprimiu-se “agrauar”.

81 Camões 1685: 344-345.

82 Vieira 2013: 81.



169

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Outra referência bíblica de Camões ao sangue eucarístico está 
na Elegia de sesta fe[ri]a Dendoenças, vv. 319-321, que ecoa a fortuna 
do tema do cálice da Última Ceia, usado para recolher o sangue de 
Cristo, motivo que conheceria grande voga nas narrativas do Santo 
Graal da Idade Média: “Outros [anjos] [a]parecem antre todos estes 
/ com calices do novo testamento / tomando as gotas de liquor 
çelestes,”83. A expressão que Camões usa de “novo testamento” provém 
dos sinóticos na versão da Vulgata – em Mateus 26:28: Hic est enim 
sanguis meus noui testamenti, qui pro multis effundetur in remissionem 
peccatorum84; em Marcos 14:24: Hic est sanguis meus noui testamenti, qui 
pro multis effundetur85; e em Lucas 22:20: Hic est calix novum testamentum 
in sanguine meo, qui pro vobis fundetur86.

Os vilancetes eram maioritariamente destinados às celebrações 
cultuais da Natividade e do Corpus Christi. As alusões ao parto da 
Virgem e ao aleitamento de Jesus, presentes em Duas grandes maraui-
lhas / Vede se Vio Creatura, seriam apropriadas para as primeiras 
festividades, e a referência ao sangue de Cristo aponta para o uso 
nas segundas.

ESTILEMAS DO VILANCETE EM OUTRAS OBRAS DE CAMÕES 

A autoria do vilancete por Camões, afirmada no manuscrito BA 
51-II-42 da Real Biblioteca da Ajuda, pode assim ser confirmada com 
os paralelos que o texto apresenta com os versos da Elegia à Paixam 
de Christo N. Senhor, onde o poeta também glosou o tema da lactação:

83 Camões 1589: 66v.

84 Vulgata 1544: 494.

85 Vulgata 1544: 504.

86 Vulgata 1544: 520.



170

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Duas grandes marauilhas / 
Vede se Vio Creatura

Elegia à Paixam de Christo N. Senhor

Poeis Virgem paristes Vos (v. 8) [...] ao filho, que paristes? (v. 147)

daẏ do peito leite (v. 10) Não era este o liquor suaue, & claro, 
Que para o confortar, então darieis 
A quem vos era, mais que a vida, charo. 
Como? Virgem Senhora, não corrieis 
A dar tetas puras ao cordeiro 
que padecer na cruz com sede vieis?
(vv. 148-153)

cõ sangue nos salua a nos (v.19) Quem vira [a Virgem] quando [ela] o claro rosto 
ergueo 
A ver o Filho, que na Cruz pendia, 
Donde a nossa saude descendeu: (vv. 139-141)

daẏ do peito leite a quem
cõ sangue nos salua a nos (vv. 
18-19)

Não sò era esse [leite], Senhora, o verdadeiro 
Poto, que vosso filho desejaua, 
Morrendo polo mundo n’hum madeiro. 
Mas [era também] a saluação, que ally ganhaua 
Para o mismo Adão, que ally bebia 
Na fonte, que do peito lhe manaua. (vv. 154-159)

Outros estilemas do vilancete Duas grandes marauilhas / Vede se Vio 
Creatura permitem estabelecer paralelos adicionais com mais compo-
sições poéticas de Camões:

espantão os Ceos (v. 2)

	 o mundo espantão, Camões 1595: 26v.

tal caso (v. 5)

	 em tal caso, Camões 1668: 106. 

		  que tal caso, Camões 1861: 246.

Virgẽ pura (v. 7)87

87 Agradeço ao parecerista B a lembrança de que a invocação “virgem pura” está presente 
cinco vezes em Bernardes 1594, e uma vez nas próprias oitavas a Santa Úrsula, disputadas 
com Camões. A expressão pleonástica aparece também aplicada por Camões em contexto 
não mariânico como “violento estupro em virgem pura” (OL.X.47.2) e é declinada em outras 



171

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

	 virgem pura, Camões 1572: 20v (OL II.11.4). 

		  Virgem pura, Camões 1589: 63v. 

		  Virgẽ pura, Camões 1616: 9r.

paristes Vos (v. 8)

	 que paristes, Camões 1668: 33.

CONCLUSÃO

Como sintetizou Nuno Júdice, ao divulgar a existência deste vilancete:

A questão que ponho é a de que em nenhum outro poeta do 

século XVI, nem posteriores, o “leite da Virgem” é referido deste 

modo, e dificilmente os temas que surgem no soneto “Cristo atado 

à Cruz”, na elegia [“Elegia à Paixam de Christo N. Senhor”] e no 

vilancete, referindo o sangue e o leite como salvação individual, 

poderiam ter sido escritos por qualquer outro poeta88;

A autoria por Camões de Duas grandes marauilhas / Vede se Vio Creatura, 
afirmada explicitamente no manuscrito-fonte, é corroborada pelos para-
lelos temáticos e estilísticos que apresenta com as elegias pascais compostas 
pelo poeta, sobretudo a Elegia à Paixam de Christo N. Senhor, salientando-se 
a opção pela intercessão mariânica que une estas três composições.

BIBLIOGRAFIA

Agostinho, Aurélio (1955), Sancti Aurelii Augustini, De civitate Dei, 2 vols., Tur-
nholti: Typographi Brepols Editores Pontificii,“Aurelii Augustini opera, 
CORPVS CHRISTIANORVM, Series Latina, XLVII & XLVIII”.

instâncias não tão redundantes, ainda que se mantenha algum sentido virginal, como “Deo-
sa pura” (Camões 1668: 16), “Nimpha pura”, (OL.IX.77.1), e “Ninfa pura” (Camões 1668: 86).

88 Júdice 2022: 7.



172

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Agostinho, Aurélio (1956), Sancti Aurelii Augustini enarrationes in psalmos, CI–CL, 
Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii.

Alighieri, Dante, & Francesco Petrarca (1827), I sette salmi penitenziali, Firenze: 
Dalla Societa’ Tipografica.

Andrade, Francisco Miranda de (1926), Camões e o platonismo, um problema de 
crítica literária, Tese de licenciatura apresentada à Faculdade de Letras 
da Universidade do Porto. Barcelos: Companhia Editora do Minho.

Andrade, Francisco Miranda de (1980), “Notas camonianas”, Boletim da Biblioteca 
Pública Municipal de Matosinhos 24: 3-16.

Anon. (1853), The Ecclesiologist XIV, Londres: Ecclesiological Late Cambridge 
Camden Society.

Araújo, Abel de Mendonça Machado de (1946), Luís de Camões, aspectos filo-
sóficos, Boletim da Escola de Regentes Agrícolas de Coimbra, ano XIII, 5-133.

Bernardes, Diogo (1594), Varias rimas ao bom Iesus, e a Virgem gloriosa sua may, e 
a sanctos particulares, com outras mais de honesta & proueitosa lição. Dirigidas 
ao mesmo Iesus, senhor e salvador nosso. Por Dioguo Bernardez. Com licença 
da S. Inquisição. Em Lisboa. Em casa de Simão Lopez, M.D.XCIIII.

Bernardes, Diogo (2008), Várias rimas ao bom Jesus, ed. de Maria Lucília Gonçal-
ves Pires, Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Centro 
Inter-Universitário de História da Espiritualidade.

Bolman, Elizabeth (2016), “The enigmatic Coptic Galaktotrophousa and the 
cult of the Virgin Mary in Egypt”, in AA.VV., Images of the Mother of God, 
Perceptions of the Theotokos in Byzantium, Abingdon, Oxon: Routledge, 13-22.

Borges, Cristóvão, prop. (1979), The Cancioneiro de Cristovam Borges [1578], edition 
and notes by Arthur Lee-Francis Askins. Braga: Barbosa & Xavier, Lda.

Camões, Luís de (1572), Os Lusíadas de Luís de Camões, com privilégio real. Impressos 
em Lisboa, com licença da sancta Inquisição, & do Ordinario, em casa 
de Antonio Gonçalves impressor. (OL).

Camões, Luís de (<1580), “Camoeins — Duas grandes marauilhas / Vede se vio 
creatura”, in AA.VV., Cartas e Poesias de varios Assumptos [Códice BA 51-
II-42], Lisboa: Real Biblioteca da Ajuda, 16r.

Camões, Luís de (1589), “Elegia de sesta fe[ri]a Dendoenças”, in Luís Franco 
Correa, Cancioneiro emque uaõ obras dos milhores poetas de meu tempo ainda 
naõ empresas e treslasdadas de papeis da letra dos mesmos que as composeraõ 



173

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

comessado na india a 15 de ianeiro de 1557, e acabado em lx. a em 1589 per luis 
franco correa companheiro em o estado da india e muito amigo de luis de Ca-
moens. [Lisboa,] 61r-66v.

Camões, Luís de (1595), Rhythmas de Luis de Camoes, Diuididas em cinco partes. 
Dirigidas ao muito Illustre senhor D. Gonçalo Coutinho. Impressas com 
licença do supremo Conselho da geral Inquisição, & Ordinario, em Lisboa, 
por Manoel de Lyra, Anno de M. D. Lxxxxi, A custa de Esteuão Lopez 
mercador de libros.

Camões, Luís de (1613), Os Lusiadas do Grande Luis de Camoens. Principe da Poesia He-
roica. Commentados pelo Licenciado Manoel Correa, Examinador synodal 
do Arcebispado de Lisboa, & Cura da Igreja de S. Sebastião da Mouraria, 
natural da cidade de Eluas. Dedicados ao Doƈtor D. Rodrigo d’Acunha, 
Inquisidor Apostolico do Sanƈto Officio de Lisboa. Per Domingos Fernandez 
seu Liureyro. Com licença do S. Officio, Ordinario, y Paço. Em Lisboa. Por 
Pedro Crasbeeck. Anno 1613. Estâ taxado este liuro em 320 reis em papel.

Camões, Luís de (1616), “Elegia à Paixam de Christo N. Senhor”, in Rimas de Luis 
de Camoẽs segunda parte. Agora nouamente impressas com duas Comedias do 
Autor. Com dous Epitafios feitos a sua Sepûltura, que mandarão fazer Dom Gonçalo 
Coutinho, & Martim Gonçaluez da Camara. E hum Prologo em que conta a vida do 
Author. Dedicado ao Illustrissimo, & Reuerendissimo senhor D. Rodrigo 
d’Acunha, Bispo de Portalegre, & do Conselho de sua Magestade. Com 
todas as licenças necessarias. Em Lisboa. Na Officina de Pedro Crasbeeck. 
1616. A custa de Domingos Fernandez mercador de liuros. Està taixado 
a tostão em papel. Com Priuilegio Real, 11r-14v.

Camões, Luís de (1668), Terceira parte das rimas do princepe dos poetas portugue-
ses Luis de Camoens, tiradas de varios manuscriptos muitos da letra do mesmo 
Autor, por D. Antonio Alvarez da Cunha offerecidas a soberana alteza do 
princepe Dom Pedro, por Antonio Craesbeeck de Mello, Impressor de S. 
Alteza, & à sua custa impressas. Anno 1668.

Camões, Luís de (1685), Rimas Varias de Luis de Camoens Principe de los Poetas He-
roycos, y Lyricos de España. Ofrecidas al muy ilustre señor D. Iuan da Sylva 
Marquez de Gouvea, Presidente del Dezembargo del Paço, y Mayordomo 
Mayor de la Casa Real, &c. Commentadas por Manuel de Faria, y Sousa, 
Cavallero de la Orden de Christo. Tomo I. y II. Que contienen la primera, 
segunda, y tercera Centuria de los Sonetos. Lisboa Com privilegio Real. 



174

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

En la Imprenta de Theotonio Damaso de Mello Impressor de la Casa Real. 
Con todas las licencias necessarias. Año de 1685.

Camões, Luís de (1688), Rimas Varias de Luis de Camoens, Principe de los Poetas 
Heroycos, y Lyricos de España. Ofrecidas al muy ilustre señor Garcia de 
Melo, Montero Mor del Reyno, Presidente del Dezembargo del Paço, 
&c. Commentadas por Manuel de Faria, y Sousa, Cavallero de la Orden 
de Christo. Tomo III. IV. y V. Segunda parte. El tom. III. contiene las 
Canciones, las Odas, y las Sextinas. El tom. IV las Elegias, y las Octavas. 
El tom. V las primeras ocho eglogas. Lisboa. Con todas las licencias 
necessarias. En la Imprenta Craesbeckiana. Año M.D.C.LXXXVIII. Con 
Privilegio Real.

Camões, Luís de (1861), Obras de Luiz de Camões, precedidas de um ensaio biographico 
no qual se relatam alguns factos não conhecidos da sua vida, augmentadas com 
algumas composições ineditas do Poeta, pelo Visconde de Juromenha, volume 
II. Lisboa: Imprensa Nacional.

Camões, Luís de (1866), Obras de Luiz de Camões, precedidas de um ensaio biographico 
no qual se relatam alguns factos não conhecidos da sua vida, augmentadas com 
algumas composições ineditas do Poeta, pelo Visconde de Juromenha, volume 
V. Lisboa: Imprensa Nacional.

Camões, Luís de (2002), Lírica completa III, prefácio e notas de Maria de Lourdes 
Saraiva, Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda.

Camões, Luís de (2022), Epistolário magno de Luís de Camões, volume I, Celestina 
em Lisboa, edição crítica, analítica e comentada por Felipe de Saavedra. 
Amadora: Canto Redondo.

[Carlos, Frei Diogo, OFM] (1595), Psalmi confessionales inventi in scrinio sereniss[imi] 
reg[is] Portugaliae, D[omini] Antonii hujus nom[inis] primi, propria r[egia] manu 
scripti. In iis peccator divinam peccatis suis misericordiam implorat. Lutetiae, 
apud Federicum Morellum typographum Regium, via Jacobaea, ad insig-
ne Fontis. M. D. XCV. https://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb39303928q.

Carvalho, José Adriano de Freitas (1995), D. António, Prior do Crato, Príncipe 
Penitente. Os ‘Psalmi Confessionales’: do ‘Exemplum’ à devoção. 1595-
1995. Via spiritus 2, 67-129.

Cunha, Mafalda Ferin (2011), A poesia de Martim de Castro do Rio (c. 1548-1613), 
Coimbra: Imprensa da Universidade.

https://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb39303928q


175

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Draghici-Vasilescu, Elena Ene (2016), The Nourishing word. The symbolism of milk 
in Late Antiquity and the Middle Ages, Oxford University Research Archive, 
https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:b25eb188-38c0-41b8-a3cd-e3ccc66981cf.

Draghici-Vasilescu, Elena Ene (2018), Heavenly Sustenance in Patristic Texts and 
Byzantine Iconography, Nourished by the Word, London: Palgrave Macmillan.

Fernandes, Geraldo Augusto (2017), As formas no ‘Cancioneiro geral’ de Garcia 
de Resende: tradição e inovações, Convergência Lusíada 38, 40-58.

Fonte, Juliana Simões (2011), As vogais médias do português quinhentista a 
partir das rimas de ‘Os Lusíadas’, Anais do SILEL 2-2. Uberlândia: EDUFU, 
https://www.ileel.ufu.br/anaisdosilel/pt/arquivos/silel2011/1475.pdf.

France, James (2011), The Heritage of Saint Bernard in medieval art, in AA.VV., 
A Companion to Bernard of Clairvaux, Leiden: Brill, 305-346.

Fricke, Beate (2013), A liquid history: Blood and animation in late medieval 
art, RES: Anthropology and Aesthetics 63/64, Wet/Dry, 53-69, https://www.
jstor.org/stable/23647754.

Guardiola-Griffiths, Cristina (2022), Nursing Enlightenment and a Grudge—
Reinventing the Medieval Virgin’s Benevolent Breasts, Religions 13:326, 
1-19, https://www.mdpi.com/2077-1444/13/4/326.

Guéranger, Prosper (1911), L’Année liturgique, la passion et la semaine sainte, Vingt 
troisième édition, Paris: Librairie H. Oudin.

Jerónimo, Eusébio (1884), Sancti Eusebii Hieronymi Stridonensis presbyteri opera om-
nia, post monachorum ordinis S[ancti] Benedicti e congregatione S[ancti] 
Mauri, sed potissimum D[ominum] Joannis Martianaei, recensionem de-
nuo ad manuscriptos Romanos, Ambrosianos, Veronenses et multos altros, 
nec non ad omnes editiones Gallicas et exteras castigata, plurimis antea 
omnino ineditis monumentis aliisque S[ancti] Doctoris lucubrationibus 
seorsim tantum vulgatis aucta, notis et observationibus illustrata, studio 
et labore Vallarsii et Maffaeii Veronae presbyterorum, editio Parisiorum 
novissima, justa secundam ab ipsis Veronensibus iteratis curis recensitam 
typis repetita, accurante et denuo recognoscente J[acques]-P[aul] Migne, 
Bibliothecae Cleri Universae, sive Cursuum Completorum in singulos 
scientiae Ecclasisticae Ramos editore. Tomus septimus, Parisiis apud 
Garnier Fratres, Editores et J[acques]-P[aul] Migne Successores, in via 
dicta: Avenue du Maine, 189, olim Chaussée du Maine, 127.

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:b25eb188-38c0-41b8-a3cd-e3ccc66981cf
https://www.ileel.ufu.br/anaisdosilel/pt/arquivos/silel2011/1475.pdf
https://www.jstor.org/stable/23647754
https://www.jstor.org/stable/23647754
https://www.mdpi.com/2077-1444/13/4/326


176

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Júdice, Nuno (2022), Um inédito de Camões – com alecrim de entrada e manje-
rona à sobremesa, JL – Jornal de Letras, Artes e Ideias 27.7-9.08, 6-7.

Martins, Mário, S. J. (1951), “‘Babel e Sião’, de Camões, e o pseudo-Jerónimo”, 
Brotéria 52-4 (separata).

McCormick, Finbar (2012), Cows, milk and religion: the use of dairy produce 
in early societies, Anthropozoologica 47.2: 100-111, https://sciencepress.
mnhn.fr/sites/default/files/articles/pdf/az2012n2a7.pdf.

Mirabileweb (s/d), “Lignum vitae quaerimus (De sancta cruce et Beata Maria 
Virgine sive Sequentia per octavam nativitatis Beate Mariae Virginis)” 
https://www.mirabileweb.it/title/lignum-vitae-quaerimus-title/232746.

Mohamed, Ayman Mohamed Ahmed (2017), IAt The Milk Goddess in Ancient 
Egyptian Theology, Journal of the General Union of Arab Archaeologists 2: 28-56.

Nascentes, Antenor (1955), Dicionário etimológico da língua portuguesa, com prefácio 
de W. Meyer Lübke, segunda tiragem do I tomo, Rio de Janeiro: Livraria 
Académica.

O’Connell, Patrick Francis (1985), The ‘lignum vitae’ of Saint Bonaventure and de-
votional tradition, Dissertation submitted in partial fulfillment of the re-
quirements for the degree of Doctor of Philosophy in the Department of 
Theology. New York: Fordham University.

Penniman, John David (2017), Raised on Christian Milk, Food and the Formation of 
the Soul in Early Christianity, New Haven & London: Yale University Press.

Pereira, José Carlos Seabra (1984a), Para o estudo das incidências augustinia-
nas na lírica de Camões, in AAVV., IV Reunião Internacional de Camonistas 
– Actas, Ponta Delgada: Universidade dos Açores, 431-448.

Pereira, José Carlos Seabra (1984b), Apontamentos sobre uma elegia augus-
tiniana de Camões «Se quando contemplamos as secretas», in AA.VV., 
Afecto às letras, homenagem da literatura portuguesa contemporânea a Jacinto 
do Prado Coelho, Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 329-335.

Pien, Jean (1739), Acta Sanctorum Augusti, Ex Latinis & Graecis, aliarumque gentium Mo-
numentis, servatâ primigeniâ veterum Scriptorum phrasi, Collecta, Digesta, 
Commentariisque & Observationibus illustrata a Joanne Pinio, Guilielmo 
Cupero, e Societate Jesu Presbyteris Theologis, Tomus IV, Antuerpiae: Apud 
Bernardum Albertum vander Plassche, MDCCXXXIX.

https://sciencepress.mnhn.fr/sites/default/files/articles/pdf/az2012n2a7.pdf
https://sciencepress.mnhn.fr/sites/default/files/articles/pdf/az2012n2a7.pdf
https://www.mirabileweb.it/title/lignum-vitae-quaerimus-title/232746


177

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Pittiglio, Gianni (2015), L’iconografia di sant’Agostino nel Quattrocento tra 
innovazione e continuità, Iconografia Agostiniana, XLI / 2 Il Quattrocento, 
Primo Tomo – Saggi e Schede di Alessandro Cosma & Gianni Pittiglio, 
Roma: Città Nuova Editrice.

Ponce Cárdenas, Jesús (2014), Un dubbio agustiniano del siglo de oro: la imagen 
y el verso, in AA.VV., Genus Omne Deum Imágenes poéticas del principio divino, 
Madrid: Ediciones Universidad San Dámaso, 173-212.

Possidius (1975), Possidii vita Augustini, testo critico a cura di A. A. R. Bastiaensen, 
in Vita di Cipriano, Vita di Ambrogio, Vita di Agostino, introduzione di 
Christine Mohrmann, testo critico e commento a cura di A. A. R. Ba-
stiaensen, traduzioni di Luca Canali e Carlo Carena. Verona: Fondazione 
Lorenzo Valla / Arnoldo Mondadori Editore, 127-241.

Rancour-Laferriere, Daniel (2018), Imagining Mary, A Psychoanalytic Perspective 
on Devotion to the Virgin Mother of God, New York: Routledge.

Remédios, Joaquim Mendes dos (1924), Camões Poeta da Fé, Coimbra: Coimbra Editora.

Rodrigues, Manuel Augusto (1985), As redondilhas «Sôbolos rios» e a tradição 
patrística, Revista da Universidade de Coimbra, Coimbra, 241-268.

Roys y Roças, Antonio de (1614), La Ciudad de Dios del glorioso doctor de la Iglesia 
S[ancto] Agustin, Obispo Hiponense en veynte y dos libros. Contienen los 
principios, y progressos desta Ciudad con una defensa de la Religion Chris-
tiana contra los errores y calumnias de los Gentiles. Traduzidos de Latin 
en Romance por Antonio de Roys y Roças, natural de villa de Vergara. 
Dirigidos a Don Pedro Manrique Arcobispo de Zaragoça, del Consejo de 
su Magestad. Año 1614. Con Privilegio. En Madrid, por Iuan de la Cuesta. 
Vendese en casa de Francisco de Robles, Librero del Rey N[uestro] S[eñor].

Saavedra, Felipe de (2025a), Em memória de Nuno Júdice (1949-2024), in AA.VV., Atas 
do I Congresso Internacional do Meio Milénio de Camões, Macau 24-25 de fevereiro 
de 2024, Macau: Rede Camões na Ásia & África, 11-14. https://irp.cdn-website.
com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+11+-+14.pdf.

Saavedra, Felipe de (2025b), A poesia e os astros em Camões, in AAVV., Atas do I 
Congresso Internacional do Meio Milénio de Camões, Macau 24-25 de fevereiro de 
2024, Macau: Rede Camões na Ásia & África, 31-56. https://irp.cdn-website.
com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+31+-+56-
-2c6be9cb.pdf.

https://irp.cdn-website.com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+11+-+14.pdf
https://irp.cdn-website.com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+11+-+14.pdf
https://irp.cdn-website.com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+31+-+56-2c6be9cb.pdf
https://irp.cdn-website.com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+31+-+56-2c6be9cb.pdf
https://irp.cdn-website.com/90c88ca3/files/uploaded/ATAS+MACAU+Felipe+de+Saavedra+31+-+56-2c6be9cb.pdf


178

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

BOLETIM DE ESTUDOS CLÁSSICOS • 70

Santa Maria, Nicolau de (1668), Chronica da Ordem dos Conegos Regrantes do Patriar-
cha S[anto] Agostinho. Segunda parte dividida em 6. livros. Pello P[adre] 
Dom Nicolao de S[anta] Maria, natural de Lisboa, Conego Regrante, & 
Chronista da Congregação de S[anta] Cruz de Coimbra. Em Lisboa: Na Offi-
cina de Ioam da Costa. M. DC. LXVIII. Com todas as Licenças necessarias.

Saraiva, António José (2024), Luís de Camões, 5ª ed., Lisboa: Gradiva [1959].

Schaefer, Laura Isern (2014), The Iconography of the Madonna Lactans in The Thir-
teenth and Sixteenth Centuries Italian Art: lithurgy [sic] and devotion, Masters 
thesis, London: University of London.

Solesmes (1902), Cantus varii in usu apud nostrates ab origine ordinis, aliaque carmina 
in decursu saeculorum pie usu parta, Romae-Tornaci-Parisiis Typis Socie-
tatis S. Joannis Evangelistae Desclée, Lefebvre & Soc. S. Sedis Apost. et 
S. Rituum Congreg. Typograph. Anno Salvationis M.CM.II, Cantus varii 
romano-seraphici, Solesmes, 1902, p. 73.

Ulianich, Boris (2007), “La Croce, Iconografia e interpretazione (secoli I-inizio 
XVI)”, Atti del convegno internazionale di studi (Napoli, 6 - 11 dicembre 1999), 
Volume I, a cura di Boris Ulianich con la collaborazione di Ulderico Pa-
rente. Napoli: Elio de Rosa editore.

Valderrama, Pedro de (1612), Teatro de las religiones, compuesto por el Padre M[aes]
tro Frai Pedro de Valderrama, prior del Convento de S. Augustin de Sevilla, natural 
de ella. Impreso en el conuento de S. Augustin de Seuilla. Año de 1612. 
Por Luis Estupiñan.

Vieira, Luísa Pais (2013), Vilancico religioso na Península Ibérica – século XVI: Os vi-
lancicos de Pedro de Cristo (c.1551-1618). Mestrado em Musicologia, s/l: Escola 
das Artes da Universidade Católica Portuguesa.

Vulgata (1544), Biblia Sacrosancta Testamenti Veteris & Noui, iuxta vulgatam quam 
dicunt æditionem, à mendis quibus innumeris scatebat, ad priscorum proba-
tissimorumque exemplariorum normam, summa cura parique fide repur-
gata acresstituta. [...] Lugduni, Apud Hugonem & hæredes Aemonis à Porta.




