
DOI
https://doi.org/10.14195/0870-4112_3-11_1

Texto recebido em / Text submitted on: 23/04/2025
Texto aprovado em / Text approved on: 12/09/2025

Biblos. Número 11, 2025 • 3.ª Série
pp. 23-39

IGUALDADE EM LIBERDADE. 
LIBERDADE E IGUALDADE 

COMPLEMENTAM-SE COMO 
VALORES SUPREMOS, NÃO 

COMO VALORES ABSOLUTOS

Equality in freedom. Freedom and 
equality complement each other as 

supreme values, not as absolute value

PEDRO DE PEZARAT CORREIA
Investigador Independente

pezarat10@gmail.com



24

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

RESUMO

Liberdade à luz da Declaração Universal dos Direitos Humanos e da Constituição da República Por-

tuguesa de 1976. 

Liberdade e igualdade, valores fundamentais, condição um do outro. Direitos relativos e não absolu-

tos: liberdade individual que não colida com a liberdade dos outros; igualdade aristotélica é igualdade 

de direitos, todo o ser humano é diferente, discriminação positiva, tratar diferente o que é diferente. 

25 de Abril projeto de liberdade. Dia da Liberdade e Constituição da Liberdade. O MFA optou pela 

liberdade, a isso se deve a evolução do golpe de estado à revolução; o povo aderiu ao 25 de Abril, o 

MFA aderiu ao PREC.

A liberdade está cativa. Impõe-se libertar a liberdade.

Palavras-chave: Abril; ser humano; liberdade; igualdade; direitos humanos.

ABSTRACT

Freedom in light of the Universal Declaration of Human Rights and the 1976 Constitution of the 

Portuguese Republic.

Freedom and equality, fundamental values, condition of each other. Relative and not absolute rights: 

individual freedom that does not conflict with the freedom of others; aristotelian equality is equality 

of rights, every human being is different, positive discrimination, treating differently what is different.

The 25 April project of freedom. Freedom Day and Constitution of Freedom. The MFA choosed free-

dom, reason why the coup d’état evolved into a revolution; the people joined the 25 April, the MFA 

joined the PREC.

Freedom is captive. Freedom must be liberated.

Keywords: April; human being; freedom; equality; human rights.



25

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

INTRODUÇÃO
“Todos os seres humanos nascem livres e iguais em dignidade e direitos”. Assim 
reza o artigo 1º da Declaração Universal dos Direitos Humanos, solenemente 
proclamada em Assembleia Geral das Nações Unidas em 10 de dezembro de 1948. 
Passados mais de três quartos de século, traduzido em 525 idiomas, tornou-se o 
texto escrito mais divulgado em toda a história da humanidade. 

Para a abordagem que aqui me proponho elaborar em torno do tema da 
liberdade, correspondendo ao convite da revista Biblos, começo por salientar 
os dois pilares em que assenta esta ref lexão ensaística sem aprofundamento 
empírico, para o qual não me considero cientificamente qualificado: 

a. o sujeito é o ser humano, independentemente de origem, credo, raça, 
género ou condição social; 

b. o objeto são os valores supremos para uma vida digna em socieda-
de, a liberdade e a igualdade, situados ao mesmo nível, tornados 
mutuamente dependentes, condição um do outro. 

Ao eleger a liberdade como tema da edição de 2025, pretende a Biblos, 
com justificada oportunidade, associar-se às comemorações do 50.º aniversário 
do 25 de Abril, que decorrerão até 2 de abril de 2026, data em que se com-
pletará o meio século da aprovação da Constituição da República Portuguesa 
(CRP) de 1976. A qual, com inteira propriedade, podemos qualificar como 
a Constituição da Liberdade. 25 de Abril de 1974 e liberdade estão, pois, 
indestrutivelmente, interligados e, em Portugal, essa ligação está institucio-
nalizada na própria CRP. 

“A 25 de Abril de 1974”, é a frase de abertura do Preâmbulo da CRP 
de 1976. Dois parágrafos depois, aí se acrescenta: “A Revolução restituiu aos 
Portugueses os direitos e liberdades fundamentais”. J. J. Gomes Canotilho e 
Vital Moreira, eles próprios deputados constituintes e dos que mais contri-
buíram para a sua elaboração, são autores do livro Constituição da República 
Portuguesa – Anotada, instrumento de grande utilidade para uma funda-
mentada compreensão do contexto político e parlamentar em que se chegou 
ao seu produto final. Na Introdução, salientam que “A CRP nasceu de uma 



26

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

revolução e a ela deve muito do seu conteúdo. Mais do que constituinte de 
uma revolução a CRP foi constituída pela Revolução.” (Canotilho e Moreira, 
1980: 7). Isto é, no seu qualificado entendimento, 25 de Abril (revolução) e 
liberdade (constituição) complementam-se.

Significativo é, também que, com o artigo 16.º nº 2, a CRP acolha, 
ainda que apenas como referência, como notam os autores, a Declaração 
Universal dos Direitos Humanos (DUDH): “Os preceitos constitucionais e 
legais relativos aos direitos fundamentais devem ser interpretados e integrados 
de harmonia com a Declaração Universal dos Direitos do Homem”.

Permitam-me um parêntesis para sublinhar a curiosa designação de 
“Direitos do Homem” e não “Direitos Humanos”, sendo esta (Human Rights) 
a que consta da matriz em língua inglesa aprovada na ONU. Dever-se-á, 
admito, à inf luência francesa, então ainda muito presente na cultura por-
tuguesa, mas os autores não lhe fizeram qualquer alusão. Em França nunca 
deixou de se usar a denominação Droits de l’Homme, fiel à Déclaration des 
Droits de l’Homme et du Citoyen, aprovada na Assembleia Nacional em 1789, 
na sequência da Revolução Francesa. E, aqui, era intencional pois, nessa 
época, a igualdade de direitos entre homem e mulher ainda estava muito 
longe de se ter imposto. Mas, em 1948, a referência a direitos do homem já 
soava como um óbvio anacronismo, que deveria ter-se evitado. Ainda hoje 
assim se mantém. 

Na verdade, no texto aprovado na ONU é sempre de direitos humanos 
que se fala, nunca de direitos do homem. Na versão em língua portuguesa, 
como na de língua francesa, só no Preâmbulo aparece o termo homem (hom-
me), o que não acontece em nenhum dos 30 artigos, com exceção do relativo 
ao casamento e à constituição da família, em que surge o homem e a mulher 
(l’ homme et la femme). O termo mais frequentemente incluído é pessoa (per-
sonne), mas também aparece indivíduo (individu) e ser humano (être humain).

Deixemos esta curiosidade e regressemos ao essencial. Como veremos 
não é, seguramente, o mesmo, o conceito de liberdade que todos professam, 
em todo o mundo e, particularmente, em Portugal. Provavelmente a grande 
maioria foca-se na sua própria liberdade, indiferente ao valor mais impor-
tante que é a liberdade coletiva. E também não coincidem na perceção de 



27

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

quanto o valor da liberdade está intimamente ligado ao valor da igualdade. 
Mas vamos por partes.

LIBERDADE E IGUALDADE
Liberdade, no sentido ético e filosófico, como expressão de um ideal, é valor 
absoluto, utópico, que vale como paradigma existencial. Já no domínio do 
concreto, dos objetivos de vida em sociedade, o que há é liberdades, como ex-
pressão de direitos, valores relativos, conforme os benefícios que proporcionam. 
Merece-nos inteira concordância o filósofo e académico francês, Raymond 
Polin, quando, elaborando longamente sobre esta matéria, sintetiza: “Não existe 
liberdade humana sem limites e obrigações. Não existe liberdade absoluta”. E, 
mais à frente, complementa: “(...) o direito absoluto à liberdade não confere, 
de modo algum, o direito à liberdade absoluta.” (Polin, 1976: 54 e 67).

É o somatório das liberdades cívicas, sociais e culturais, que confere, 
a cada cidadã e a cada cidadão, a medida da sua liberdade. E é a sua plena 
extensão ao conjunto dos cidadãos, ao coletivo da sociedade, que define esta 
como livre. Falamos de cidadãos e não de indivíduos, na medida em que 
cidadania pressupõe o indivíduo consciente de que vive condicionado por 
regras, numa sociedade organizada. Regras legítimas quando livremente de-
finidas por seus representantes, também estes legitimados porque livremente 
escolhidos. O grau e a qualidade da liberdade, duma ou numa sociedade 
politicamente organizada, depende da forma como os cidadãos definem os 
parâmetros do modelo político e social em que decidiram conviver, do modo 
como escolhem, entre si, quem, no respeito por esses parâmetros, estabelece 
as regras correntes, as aplica, as fiscaliza.  

Consideremos, então, que, verdadeiramente livre, é a sociedade em que 
a liberdade de cada um não colide com a liberdade dos outros, em que cada 
cidadã e cada cidadão está mais preocupado com a liberdade dos outros do 
que com a sua própria liberdade. Uma sociedade livre exige uma comunida-
de solidária, no sentido em que a “tua liberdade” é tão motivadora como a 
“minha liberdade”, em que cada cidadã e cada cidadão está consciente que a 
sua própria liberdade está melhor assegurada quando é preocupação de todos.



28

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

Aqui chegados, é o momento de nos debruçarmos sobre o segundo 
valor supremo. Para que o exercício da liberdade tenha conteúdo e alcance 
global, para que não se limite ao mero exercício formal e não se traduza no 
exclusivo privilégio de alguns, tem de ser equacionado com o outro valor 
que, com ela, como dissemos na Introdução, constitui a díade dos grandes 
objetivos da política, a igualdade. 

Nada melhor, para começar, do que fazer justiça ao filósofo e sociólogo 
das Luzes, Jean-Jacques Rousseau que, quase dois séculos antes de a ONU 
ter conferido estatuto de comandamento universal à DUDH, quando todos 
os sistemas políticos mundiais ainda assentavam em gritantes e obscenas 
desigualdades, teve a ousadia de antecipar que todo o sistema legislativo 
“(...) se resume a dois objectivos principais: a liberdade e a igualdade (...)” 
(Rousseau, 1977: 61). Principais e ao mesmo nível, isto é, os direitos dos 
seres humanos exigem que não haja liberdade sem igualdade e que não haja 
igualdade sem liberdade.

Tal como a liberdade, também a igualdade é um conceito relativo. Começa 
por sê-lo na sua própria formulação, porque implica, sempre, a comparação face 
a outrem. E, também como a liberdade, não é um valor absoluto, porque não 
há seres humanos iguais. Cada ser humano nasce diferente do seu semelhante 
e, quanto mais cresce, se desenvolve e adquire personalidade individual, mais 
diferente se torna. As mulheres são diferentes dos homens, as crianças são 
diferentes dos adultos, os idosos são diferentes dos jovens e, dentro de cada 
um destes grupos, todas e todos diferem. Todas as pessoas são diferentes nas 
condições sociais e nas aptidões, físicas, intelectuais e morais, inatas ou adqui-
ridas, diferentes por aquilo que são e diferentes também por aquilo que têm. 

Face a esta realidade, a igualdade dos seres humanos só tem sentido se 
equacionada numa perspetiva aristotélica, de acordo com a qual a desigualdade 
deve ser tratada de maneira desigual, uma discriminação positiva em favor 
de quem, por natureza ou condição, é mais desfavorecido. É de igualdade 
de direitos que falamos, não de igualdade natural, que não existe. Como é 
de igualdade de direitos que fala a DUDH. 

Há muito que se debate o invocado conf lito valorativo entre liberdade 
e igualdade, que em boa verdade nem se justifica. Não é isso que aqui me 



29

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

motiva. Pelo contrário, o que pretendo sublinhar é apenas a sua íntima e 
mútua dependência e, por isso, complementaridade. 

Não há igualdade de direitos sem liberdade, porque só em liberdade 
se pode lutar pela igualdade. Como não há liberdade sem igualdade de di-
reitos, na medida em que a desigualdade promove dependência e, quem é 
dependente, não é livre. 

É na perspetiva aristotélica que Norberto Bobbio, académico italiano 
com um percurso político controverso, e acidentado, que passou pelo fascismo 
e pelo socialismo, se inscreve. Bobbio invoca “A regra de ouro da justiça, 
segundo a qual os iguais devem ser tratados de igual forma, implica que os 
desiguais devem ser tratados de forma desigual.” (1994: 21). Para, mais adiante, 
na linha de Rousseau, salientar: “(...) o ideal da igualdade (…) é, a par do 
ideal da liberdade e da paz, um dos objectivos últimos que (os homens) se 
propõem atingir e pelos quais estão dispostos a lutar.” (Bobbio, 1994: 76).

Institucionalmente, está pacificamente adquirido que os grandes objeti-
vos que norteiam as sociedades democráticas são a segurança e o bem-estar. 
A eles se podem associar os valores que aqui vêm sendo objeto de ref lexão, a 
liberdade e a igualdade, sendo que um e outro é aplicável a qualquer daque-
les objetivos. Segurança e bem-estar para todos, não existem sem que todos 
disfrutem de liberdade e igualdade.

Permito-me, aqui, a propósito, enunciar um hipotético “dilema da li-
berdade igualitária”, inspirando-me no “dilema de segurança” do politólogo 
e académico norte-americano Joseph S. Nye Jr. 

O dilema de segurança, enunciado por Joseph Nye, intelectual desta-
cado da tendência soft power da escola realista das relações internacionais, 
aplicado às situações anárquicas, em síntese, diz que 

Se um Estado constrói o seu poder de forma a garantir que outro seja 
incapaz de o molestar, o outro, vendo o primeiro a fortalecer-se, pode 
desenvolver o seu poder para se proteger dele. O resultado é o de que 
os esforços independentes de cada um para desenvolver o seu poder de 
segurança tornam ambos inseguros. 
(Nye, 2002: 18) 



30

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

O que diz Nye é que, se a segurança de A ameaça a segurança de B, o 
próprio A está a tornar-se mais inseguro. Da mesma forma, transposto para a 
liberdade, se o reforço do exercício do direito à liberdade de A for percebido 
por B como uma ameaça à sua liberdade, incentiva B a reforçar o seu próprio 
direito à liberdade, levando A a sentir a sua liberdade ameaçada. E assim 
chegamos ao dilema da liberdade igualitária, segundo o qual a liberdade de 
cada um passa pela igual liberdade do outro.

Penso que era, exatamente, nesta área de preocupações envolvendo 
segurança, liberdade e igualdade, que se situava Bertrand Russell, filósofo 
britânico e militante da causa pacifista, quando escreveu: 

Se nos capacitarmos (...) de que para sermos felizes num mundo moderno 
e tão interligado temos de nos conformar com o facto de que o vizinho seja 
também feliz, por muito que o detestemos (...) podíamos ter um mundo 
mais feliz do que nunca.
(Russell, 1970: 176)

Russell, nos seus quase 100 anos de vida, foi um homem de causas, 
corajoso e polémico que, f ilósofo e matemático, cultivou quer as, assim 
chamadas, ciências especulativas, quer as ciências exatas.

Já agora, deixem que invoque também o seareiro Raul Proença, quando 
confrontava os críticos dos valores da liberdade e igualdade, os integralistas, 
apelidando-os de escola reacionária: “(…) a liberdade e igualdade só são ne-
gadas e a contradição entre elas admitida, porque se definem como absolutos 
(...) a liberdade é um ideal inteiramente vão na medida em que não marcha 
de par com a igualdade.” (Proença, 1985: 83 e 87).

Concluindo, liberdade e igualdade devem coexistir e complementam-se 
como valores supremos, nunca como valores absolutos.

25 DE ABRIL DIA DA LIBERDADE
Em 18 de abril de 1975, com o Decreto-Lei 210-A/75, foi instituído o dia 25 de 
abril como feriado nacional obrigatório e considerado como Dia de Portugal. 



31

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

Mais tarde, com o DL 39-A/78, de 2 de março de 1978, viria a ser alterado para 
Dia da Liberdade, confirmando-se como feriado nacional obrigatório. O Dia de 
Portugal passaria a ser 10 de junho, também feriado nacional obrigatório, com a 
designação oficial de Dia de Portugal, de Camões e das Comunidades Portuguesas. 

Mais significativo, porém, do que a sua institucionalização, é o aco-
lhimento com que, no seu imaginário afetivo, o povo português associa 25 
de Abril e liberdade, bem expresso nas inúmeras iniciativas e manifestações 
de toda a ordem, solenes, oficiais, populares, culturais, lúdicas, desportivas 
com que, em todo o mundo, as comunidades portuguesas celebram a data 
e os acontecimentos que a tornaram única. Independentemente das mais 
diversas tendências políticas, culturais e sociais, é a liberdade que os une.

Compreende-se. Com o 25 de Abril e o Programa do Movimento das 
Forças Armadas (MFA), depois de 48 anos de ditadura, os “capitães de Abril” 
optaram, deliberadamente, pela liberdade. Sem equívocos, na convicção de 
que não há liberdade se arbitrariamente mitigada. A liberdade, ou se disfruta 
na sua plenitude, obviamente no respeito por regras como atrás se referiu, 
ou não há. Quando, ignorando ou violando as regras, é discricionariamente 
condicionada pelo poder, só é tolerada na medida em que interessa a quem 
detém o poder. É o início da negação da própria liberdade que, começando por 
medidas anunciadas como extraordinárias, conduz sempre à sua supressão total.

Períodos revolucionários poderão justificar situações de exceção. Não 
foi essa a opção dos militares do MFA e, com isso, deram prova de uma 
notável sensibilidade política. Optando pela liberdade abriram-se as portas à 
revolução popular que, não estando inicialmente programada, também não 
era recusada pelo Programa do MFA. Pelo contrário, o conteúdo progressista 
do Programa atraiu a adesão popular e foi esta que transformou o golpe de 
estado militar na revolução, no processo revolucionário em curso, o PREC, 
como a gíria popular consagraria. O povo aderiu ao golpe de estado militar 
do MFA, o MFA retribuiu, aderindo à revolução em que o povo transformou 
o golpe de estado.

As liberdades cívicas, as liberdades políticas, as liberdades sindicais, as 
transformações socioeconómicas, a entrada no processo de descolonização e o 
fim da guerra colonial, só foram possíveis pelo clima de total liberdade criado. 



32

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

Se, uma vez vitorioso, o poder instalado com o 25 de Abril tivesse instituído 
uma situação de exceção, ainda que com declarada intenção transitória, aquelas 
conquistas nunca se teriam concretizado, porque a dinâmica popular e a ala 
mais progressista do MFA que as apoiou, teriam sido reprimidas. O ciclo 
repressão-contestação-repressão tem uma lógica e essa chama-se escalada.  
A sua vítima é sempre a liberdade.

No seio do MFA conviveram, desde a sua génese, indisfarçáveis con-
tradições entre as várias fações que o integravam que, tendo constituído a 
sua força quando convergiram para derrubar a ditadura, vieram a ditar a sua 
fragilidade quando divergiram quanto ao que construir. Afinal, uma constante 
em todas as revoluções. Se, a seguir ao 25 de Abril, se tivesse optado por uma 
solução autoritária, a componente que teria assumido o papel de liderança 
teria sido, sem dúvida, a ala mais conservadora e nenhuma transformação 
socialmente significativa teria chegado a concretizar-se. Nunca se teria ido 
além do golpe de estado. 

No seu livro País sem rumo, escrito no exílio depois da sua resignação 
da presidência da República, António de Spínola inclui um seu projeto de 
deliberação que tencionava levar ao Conselho de Estado. Escreve Spínola 
que, enquanto presidente, “(…) deliberava propor ao Conselho de Estado o 
estabelecimento de um regime transitório de excepção (…)” (Spínola, 1978: 
192). Desse projeto, destaca-se: 

O regime de emergência implicará (…) a suspensão parcial dos direitos cujo 
abuso se revele perturbador do desenvolvimento harmonioso do programa 
de Governo (…) que adoptaremos. Terão de ser alvo de severas limitações, 
desde já, os direitos cujo exercício abusivo esteve na origem do caos ac-
tual, designadamente os direitos à liberdade de reunião e de associação, à 
liberdade de expressão, à greve e ao lock-out. 
(Spínola, 1978: 195)

 
Após consulta a Costa Gomes e, face à discordância deste, o presidente 

António de Spínola acabou por não submeter a proposta ao Conselho de Estado 
(Spínola, 1978: 198). Todo o seu posterior comportamento seria revelador do 



33

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

sentido em que se orientariam as “severas limitações” aos direitos. Seguramente 
que não visavam transformações sociais e económicas. Politicamente, o seu 
projeto passava pelo adiamento das eleições para a Assembleia Constituinte, 
que o Programa do MFA se comprometia a promover no prazo de um ano, 
substituídas pelo referendo de uma Constituição provisória. Mais suspeitas 
eram, porém, as suas reticências sobre a descolonização, que Spínola obrigara 
a retirar da versão final do Programa do MFA. Que se avolumaram com a 
nomeação de Silvino Silvério Marques para governador-geral de Angola, 
um integracionista convicto que já exercera idênticas funções nomeado por 
Salazar, e saíram reforçadas com a intrigante reunião que teve com o presidente 
Nixon, nas Lages. Essa reunião não contou com a presença de qualquer outro 
responsável português, o único intérprete foi Vernon Walters, alto dirigente 
da CIA, e do que se passou nas conversações nunca Spínola forneceu qual-
quer esclarecimento, nem público, nem aos seus pares na Junta de Salvação 
Nacional, nem ao Conselho de Estado, nem ao Governo.

A propósito, terá sido no domínio da descolonização que a magna 
questão da liberdade, aberta com o 25 de Abril, suscitou mais equívocos.  
As reservas iniciais impostas por Spínola, comprometido com o projeto 
federalista do seu livro Portugal e o Futuro anterior a 25 de Abril, foram re-
cebidas com desconfianças pelos movimentos de libertação (ML). Para estes, 
o que os primeiros sinais indiciavam era que, com o 25 de Abril, se prometia 
liberdade para os portugueses, mas não para os povos das colónias. Era um 
entendimento generalizado de todos os ML, do qual era expressão o comu-
nicado do Comité Executivo da FRELIMO de 27 de abril de 1974, apenas 
dois dias depois do golpe de estado: “Não podemos aceitar que a democracia 
para o povo português sirva de cobertura para impedir a independência do 
nosso povo”1. Liberdade e democracia nas metrópoles de países europeus que 
mantinham os povos das colónias sujeitos a severas ditaduras, era realidade 
que os nacionalistas africanos conheciam bem. Pelo contrário, coerente 
com a liberdade, era o projeto inicial do MFA expresso no seu manifesto  

1	  Imprensa da época.



34

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

“O Movimento, as Forças Armadas e a Nação”, aprovado em Cascais em março 
de 1974, que propunha “(…) que se tenha em conta a realidade incontroversa 
e irreversível da funda aspiração dos povos africanos a se governarem por si 
próprios (…)”. Nesse mesmo sentido ia a versão inicial do Programa do MFA 
que, na própria noite de 25 de abril, Spínola rejeitou.

Entrara-se num círculo vicioso: Portugal exigia que os ML aceitassem 
um cessar-fogo como condição para se negociarem os futuros estatutos para 
cada uma das colónias; os ML exigiam que Portugal reconhecesse o direito 
dos povos das colónias à autodeterminação e independência, condição para 
negociarem o cessar-fogo. Do impasse resultou a radicalização das partes, 
o fracasso de todas as iniciativas negociais com os ML que Spínola ainda 
tentou e, pior, o prosseguimento da guerra colonial. 

Seria o clima de liberdade instaurado com o 25 de Abril que conferiu 
ao MFA e aos ML as condições, a força e o apoio popular, que forçaram 
Spínola a recuar. Em 27 de julho, com a aprovação da Lei Constitucional 
7/74, o Estado Português reconhecia o direito dos povos das colónias à 
independência. E, assim, se rompia o círculo vicioso, Portugal entrava no 
processo de descolonização e iniciavam-se negociações frutuosas com os ML 
que culminariam com as independências.

Em certos círculos admitiu-se, mais tarde, que possa ter havido algu-
ma ingenuidade do MFA na ambição de liderar um projeto de profundas 
alterações estruturantes que a dinâmica social ia impondo, sem limitações 
ao integral exercício das liberdades, quando ainda não se dispunha de um 
quadro legal que o regulasse. Não caio na armadilha da história contra factual, 
de equacionar como é que as coisas teriam acontecido se…, se as condições 
fossem outras. O grupo dos militares que se empenharam no 25 de Abril 
era muito heterogéneo, na sua motivação política, no seu estrato social, na 
sua formação profissional, na sua sensibilidade cultural. O que foi notável 
e excecional, foi este grupo ter, maioritariamente, optado pela liberdade e 
não por um qualquer bonapartismo adepto da ordem e da autoridade. Foi 
essa opção e a consequente adesão popular, que ajudaram os jovens oficiais 
a despertar para as contradições sociais e a inclinarem-se para soluções 
progressistas, ainda que, muitas vezes, excessivamente voluntaristas. Sem a 



35

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

liberdade é provável que muitos deles nunca tivessem ido além de posições 
conservadoras, aquelas que o seu estrato socioprofissional melhor se conci-
liaria com um poder autoritário. 

Dia 25 de Abril como Dia da Liberdade confirmar-se-ia, não institucio-
nalmente, mas de facto, exatamente um ano depois, quando, em 25 de abril 
de 1975, respeitando o compromisso do Programa da MFA e suscitando a 
adesão massiva do povo português, se realizaram as eleições para a Assembleia 
Constituinte. Acontecimento histórico, porque permanece como o sufrágio 
mais livre e mais participado, até hoje levado a efeito em toda a História de 
Portugal. Que dificilmente se repetirá.

LIBERTAR A LIBERDADE
Como conclusão desta deambulação pela “avenida da liberdade” e da forma 
como esta se identifica com o projeto do 25 de Abril, diria que ela foi, sem 
dúvida, a grande originalidade daquilo que, começando por ser um golpe de 
estado militar com sentido progressista, se transformou numa revolução com 
profundas repercussões internas, regionais e globais. Foi o compromisso dos 
militares do MFA com a liberdade que levou à Constituição da República 
Portuguesa de 1976, que reconciliou Portugal com a comunidade internacio-
nal, que contribuiu decisivamente para a aceleração da dinâmica que alteraria 
radicalmente o quadro da geografia política da África Austral. As ondas de 
choque da “liberdade de Abril” estenderam-se a muitas latitudes e longitudes.

O MFA, tal como foi, acabou por ser também produto da liberdade a 
que tinha aberto as portas. Adubou a própria lavra em que cresceu.

Mas o mundo não deixou de girar. Hoje, quando se comemoram os 50 
anos da conquista da liberdade em Portugal, faz-se num contexto em que 
se agrava um sentimento generalizado, não apenas entre nós, mas também 
entre nós, de que o valor da liberdade está de certa maneira desacreditado 
e, como tal, em perigo. Invoca-se, não sem razão, que o seu exercício se 
tem traduzido no benefício e reforço dos privilégios dos mesmos que deles 
sempre usufruíram. Porque a globalização, o sistema político mundial que 
substituiu a bipolaridade da guerra fria, sob o signo da liberalização só 



36

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

agravou as desigualdades. Daí que a defesa da liberdade exija o combate 
coletivo contra os riscos que a ameaçam.

É um tema aliciante. Não foi disso que nos propusemos aqui tratar, 
mas deixo sobre ele uma breve nota, para encerrar.

Há 13 anos, o blog “A Viagem dos Argonautas” em que publicava sema-
nalmente o meu “Giro do Horizonte” e agora, esporadicamente, ainda faço, 
quis comemorar o 38º Aniversário do 25 de Abril com várias colaborações. 
Participei com um texto que intitulei “Libertar o 25 de Abril”. Era um grito 
de revolta, quando o país estava “tutelado pela troika”, porque considerava 
que o 25 de Abril estava a ficar cativo. Não vou aqui reproduzir a argumen-
tação então avançada, mas vou aproveitá-la, obviamente adaptada, para gritar 
que a liberdade está cativa. Não apenas no contexto nacional, está cativa à 
dimensão global. 

Cativa de um projeto sem rosto, sem nome e sem fronteiras, que à 
sombra de políticas escoradas em dogmas tecnocráticos e neoliberais – rea-
lismo, eficácia, autorregulação, mercado, ausência de alternativa (TINA)2 –, 
está a tornar a humanidade mais egoísta, mais injusta, mais desigual, mais 
exclusiva, mais indigna, mais obscura, mais violenta. 

O manancial de recursos científicos e tecnológicos, cúmulo das con-
quistas da humanidade ao longo do seu processo histórico, que podiam e 
deviam estar ao serviço de todos, porque todos para eles contribuíram, estão 
a ser instrumento do obsceno enriquecimento de uns poucos e do humilhante 
empobrecimento dos muitos, que são cada vez mais. O inevitável estatuto de 
dependência que daqui resulta é sinónimo de obstrução à solidariedade, de 
negação do Estado Social, em suma, de limitação da liberdade e da igualdade. 
No limite, uma ameaça à paz. 

Quando as preocupações dos grandes responsáveis mundiais se deviam 
centrar nos maiores problemas que, neste século XXI, ameaçam a humanidade 

2	  There is no alternative, frase que é atribuída a Margaret Thatcher quando era primeira-ministra 
do Reino Unido e se tornou dogma do neoliberalismo ocidental para afirmar a eternização do 
capitalismo, o “fim da história” segundo Francis Fukuyama, hoje completamente desacreditado.



37

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

e a própria natureza, nomeadamente as migrações e o ambiente, regressa o 
discurso da guerra, da inevitabilidade da guerra, a invocação do equívoco 
aforismo romano si vis pacem para bellum3. Com desprezo do sábio alerta de 
Frederico Mayor Zaragoza, quando diretor-geral da UNESCO: “Se prepa-
rarmos a guerra chegaremos inevitavelmente à guerra.” (Zaragoza, 2001: 96). 
Bem como do prudente aviso do, já aqui citado, académico norte-americano 
Joseph Nye: “Quando acreditamos que a guerra é inevitável estamos muito 
perto da última jogada.” (Nye, 2002: 21).

Insisto, a liberdade está cativa. Cativa de um poder político distante, 
arrogante para com o cidadão comum, servil perante o poder económico 
e financeiro. 

Cativa de governantes vulgares, medíocres, legitimados pelos mecanismos 
do acesso ao poder, mas funcionalmente deslegitimados por uma prática que 
desrespeita a separação republicana dos poderes. Que através de discursos 
erráticos e desrespeitadores da verdade, vulgarizando o recurso às fake news, 
abusam da boa fé dos eleitores. Admitem que o “politicamente correto” não 
implica que seja verdadeiro ou falso, mas que as pessoas acreditem.

Cativa de uma dinâmica governativa cujo vetor aponta sempre e rigi-
damente em sentido único, na preservação dos interesses dos poderosos, na 
redução dos direitos dos mais desprotegidos. 

Cativa de instâncias internacionais e paraestatais onde pontif icam 
funcionários carentes de qualquer legitimidade sufragada. 

Cativa das grandes empresas das novas tecnologias da informação e 
comunicação, as plataformas digitais multinacionais que dominam o ciberes-
paço, para as quais os Estados estão a perder o exclusivo da influência política 
adquirido desde Westfália. Na competição entre si as grandes potências enca-
ram o ciberespaço como prioritário nas estratégias nacionais de segurança. São 
estes “monstros”, como já lhes chamam (Fukuyama, Richman e Goel, 2021), 
que detêm, exploram e manipulam dados de pessoas e instituições de todo o 

3	  “Se queres a paz prepara a guerra”, aforismo atribuído a Flávio Vegécio, escritor romano do 
século IV.



38

PEDRO DE PEZARAT CORREIA

mundo, sejam ou não seus utilizadores, que estão a tomar conta da economia, 
da comunicação e, até, da segurança. São a coluna dorsal do espaço virtual, que 
elas próprias criaram e que, sobrepondo-se aos anteriores espaços de circulação 
clássicos, marítimo, terrestre e aéreo, está a reformular a geopolítica. Se há 
vozes que alertam que a revolução digital será a maior revolução geopolítica 
da história da humanidade (Drum, 2018), outras há que a denunciam como 
a maior ameaça às democracias (Fukuyama, Richman e Goel, 2021). Assim 
sendo, acrescento eu para o que aqui me traz, são a maior ameaça à liberdade.

Mas atenção, a liberdade está também cativa de todos nós, da nossa 
passividade, da nossa indiferença e da nossa cumplicidade, porque todos somos 
responsáveis pela abdicação de cidadania que abriu caminho, e legitimou, 
a estes poderes abusivamente instalados. Não tu, não eu enquanto cidadãos 
individuais, mas nós enquanto povo coletivo. Recordemos, a propósito, 
Almeida Garrett: “(...) o maior inimigo da liberdade, (é) o indiferentismo.” 
(Garrett, 1985: 65). Ou, então, gritemos, como Stéphane Hessel, este jovem 
que aos 93 anos, revoltado com o presente e olhando para o futuro, ainda 
apelava a todos os seus concidadãos do mundo: indignai-vos! empenhai-vos!

Contra o indiferentismo, indignemo-nos, empenhemo-nos, salvemos a 
liberdade. Sabemos, por experiência própria que, uma vez perdida, é muito 
mais difícil e penoso recuperá-la.

Abril de 2025

BIBLIOGRAFIA
Bobbio, Norberto (1994). Direita e esquerda. Lisboa: Editorial Presença.

Canotilho, J. Gomes e Moreira, Vital (1980). Constituição da República Portuguesa – Anotada. 

Coimbra Editora. 

Drum, Kevin (2018). Welcome to the digital revolution. Foreign Affairs, Jul/Ago.

Fukuyama, Francis; Richman, Barak e Goel, Ashish (2021). How to save democracy from tech-

nology. Foreign Affairs, Jan/Feb.

Garrett, Almeida (1985). Servidão e liberdade. In A ideia da liberdade no pensamento português. 

Lisboa: Terra Livre, Direcção-Geral de Comunicação Social. 



39

Igualdade em liberdade. Liberdade e igualdade complementam-se como valores supremos,  
não como valores absolutos

Nye, Joseph (2002). Compreender os conflitos internacionais – uma introdução à teoria e à história. 

Lisboa: Gradiva.

Polin, Raymond (1976). Iniciação política – o Homem e o Estado. Mem Martins: Publicações 

Europa-América.

Proença, Raul (1985). Liberdade e igualdade. In A ideia de liberdade no pensamento português. 

Lisboa: Terra Livre, Direcção-Geral de Comunicação Social. 

Rousseau, Jean-Jacques (1977). Contrato social. Lisboa: Editorial Presença.

Russell, Bertrand (1970). A minha concepção do mundo. Porto: Brasília Editora.

Spínola, António de (1978). SCIRE, País sem rumo, Portugal, Lisboa.

Zaragoza, Frederico Mayor (2001). Globalização, desenvolvimento e equidade. Lisboa: Dom Quixote.






